
 

 

 

 

VONKEN VAN INZICHT  



  



 

 

 

 

 

 

VONKEN VAN INZICHT 

Liber amicorum 

Filip Buekens 

 

 

 

 

Hans Dooremalen 

redactie 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tilburg, 2025 

Departement Filosofie Tilburg University  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
© diverse auteurs, april 2025 
Het auteursrecht ligt per essay bij de auteur of auteurs ervan. 
Omslagontwerp & vormgeving: Hans Dooremalen. 
Brave New Books / Departement Filosofie, Tilburg University 
ISBN: 9789465200118 



 

 

 

 

 

Wanneer experten onder elkaar van mening verschillen, mag dat geen 

reden zijn om te twijfelen aan wetenschap zelf; de wetenschappelijke 

discussie behoort tot de kern van het wetenschappelijk onderzoek: uit de 

botsing der ideeën ontstaan vonken van inzicht. 

 

—  Filip Buekens 

  



 

  



7 
 

INHOUD 

 

HARRIE DE SWART 

Voor Filip Buekens 

Ter gelegenheid van zijn afscheid van Tilburg University — 9 

 

HANS DOOREMALEN 

De botsing der ideeën — 13 

 

MAARTEN BOUDRY 

The final cut  

Over het analytische scalpel van Filip Buekens — 17 

 

STEFAAN E. CUYPERS 

P.T. Geach over denken — 27 

 

STEFAAN BLANCKE 

Over inzicht, illusies en reputatie — 47 

 

ANDREAS DE BLOCK 

De paradox van de ideologische intolerantie — 63 

 

RAFAEL DE CLERCQ 

Wat hebben Vlaamse filosofen tegen ‘onze mensen’? — 79 

 

FRANCESCO GUALA 

When Yip met Yup 

A dialogue on the ontology of money — 93 

 



8 
 

JAN HEYLEN AND J. P. SMIT 

Saul’s puzzle — 109 

 

GEERDT MAGIELS 

De patholoog-anatoom van het denken — 129 

 

NATHAN WILDMAN 

We’re different, but do we have to be? 

Or, the Canonical Kripkean on the modal strength of numerical distinctness — 

147 

 

F.A. MULLER 

De toorn der rede en het licht van de analyse — 161 

 

LEON HORSTEN 

Good times bad times — 173 

 

MICHAËL BAUWENS 

Over de transparantie en transcendentie van waarheid — 189 

 

HANS DOOREMALEN 

Waar houdt barmhartig zijn op? — 205 

 

Over de auteurs — 225 

 

 

  



47 
 

 

 

 

 

 

 

STEFAAN BLANCKE 

 
  



48 
 

  



49 
 

 
 

 

 

 

OVER INZICHT, ILLUSIES EN REPUTATIE 

 

Stefaan Blancke 

 
 
Ons intellectuele en affectieve leven is onderworpen aan de principes die aan de 
evolutie van leven ten grondslag liggen: dankzij de aanpassing aan hun omgeving 
zullen de wezens die het best overleven zich meer kunnen voortplanten. Onze 
cognitieve huishouding is in die zin een product van en dus onderhevig aan 
evolutie. Die cognitieve economie (die ons leert te overleven in vaak barre 
omstandigheden en dus heel ‘soepel’ is) heeft een aantal interessante 
‘nevenverschijnselen’ met zich gebracht, en een daarvan is dat we cognitieve 
vermogens die nodig zijn om te overleven kunnen inzetten op terreinen en 
domeinen waar ze oorspronkelijk niet voor geselecteerd waren. [….] Het is alsof 
onze mentale huishouding juist niet geschikt is om te vatten hoe de wereld echt 
werkt[.] 
 

— Filip Buekens1 
 

 

Met waarheid is het een beetje zoals met goedheid. Zowat iedereen denkt van 

zichzelf een goed persoon te zijn. Zo ook denkt iedereen ware overtuigingen te 

hebben. Iets geloven waarvan je weet dat het onwaar is, is zelfs contradictorisch. 

“Waar zijn” betekent dat waarover de overtuiging gaat ook het geval is. Maar veelal 

blijken onze ideeën over de wereld niet het geval te zijn. Meer nog, als in de 

geschiedenis en rondom ons kijken, gaat ons denken vaak op een absurde wijze uit 

de bocht. We denken allen dat onze eigen overtuigingen waar zijn, maar al te vaak 

blijken ze onwaar te zijn. Dat blijkt alleen al uit het feit dat mensen tegenstrijdige 

opvattingen koesteren. Deze opvattingen kunnen logischerwijs niet allemaal waar 

 
1 Buekens (2021), p. 31 



50 
 

zijn. Er kan immers slechts één overtuiging het geval zijn.2 Maar toch is elke partij 

ervan overtuigd de waarheid in pacht te hebben. Hoe kunnen mensen het dan zo bij 

het verkeerde eind hebben? 

Nochtans zijn ware overtuigingen een bijzonder waardevol goed. Ze laten ons 

toe om adequaat om te springen met de uitdagingen waarvoor de wereld ons stelt. 

Als we de trein naar huis willen nemen, dan weten we beter waar en wanneer die 

vertrekt. Wanneer we mensen willen genezen dan weten we beter hoe ze ziek 

worden. Wanneer de klimaatproblematiek willen aanpakken, dan hebben we beter 

een goed inzicht in hoe die ontstaat en verloopt. Misvattingen daarentegen helpen 

ons geen zier vooruit en brengen vaak veel schade toe. Waanideeën zoals dat vuile 

lucht ziektes veroorzaakt of dat planten verworven eigenschappen zoals 

droogteresistentie aan de volgende generatie doorgeven hebben talloze slachtoffers 

gemaakt. Ook vanuit een evolutionair perspectief is het hebben van ware 

overtuigingen geen fait-divers. Zoals Quine al wist, hebben organismes die 

systematisch de verkeerde conclusies over hun omgeving trekken, de onhebbelijke 

neiging om te sterven alvorens zich te voort te planten. Als onware overtuigingen zo 

kwalijk zijn, waarom bestaan ze dan en waarom bestaan ze op zo een grote schaal?  

 

Vanwaar onzin? 

Filosofen en psychologen hebben hierop verschillende antwoorden geformuleerd. 

Eén ervan is dat onze cognitieve apparatuur soms overgevoelig staat afgesteld en 

reageert wanneer het niet echt hoeft. De reden erachter is dat, net zoals bij een 

brandalarm, het soms beter is om te denken dat er iets aan de hand is wanneer dat 

niet zo is, dan te denken dat er niets is terwijl er wel iets is. Denken dat het ruisen in 

het struikgewas een roofdier is, is minder kostelijk dan de tijger voor de wind aan te 

nemen. Omwille van het enorme verschil in kosten heeft natuurlijke selectie ons 

uitgerust met een overgevoelig brein.3 Een andere reden is dat we over een brein 

beschikken dat ons moet toelaten om te overleven in de wereld, niet om er 

 
2 Buekens (2021). 
3 Haselton et al. (2005). 



51 
 

wetenschappelijke kennis over te ontwikkelen. Dit zorgt ervoor dat ons denken 

behekst is door allerlei biasen die het resultaat zijn van mentale mechanismen en 

intuïties die op een adequate manier een adaptief probleem oplossen, maar daarmee 

niet altijd even goed de aard van de contra-intuïtieve wereld doorgronden.4 Gelinkt 

hieraan is de mismatch theorie die ervan uitgaat dat onze breinen qua architectuur 

weinig verschil vertonen met onze voorouders die leefden als jagers-verzamelaars. 

Doordat deze breinen in een moderne artificiële omgeving ontwikkelen en werken, 

die veraf staat van de natuurlijke omgeving waarin ons brein evolueerde, kunnen we 

verwachten dat onze overtuigingen zo nu en dan de mist ingaan. 

De klassieke idee is dat we voor deze verstoringen van ons cognitief apparaat 

corrigeren door te redeneren. Wanneer we redeneren reflecteren we op onze 

overtuigingen en kunnen we bepalen of en hoe ze de mist ingaan. Vervolgens 

kunnen we onze overtuigingen bijstellen en komen tot opvattingen waarvan we 

denken dat die beter aansluiten bij wat het geval is. Op basis van deze rationele 

capaciteiten hebben we wetenschap ontwikkeld die onze biasen op zo een 

systematische manier uitwist dat we eindelijk kunnen begrijpen hoe de wereld 

daadwerkelijk in elkaar steekt. Een intuïtief wereldbeeld maakt op die manier stilaan 

plaats voor een contra-intuïtieve maar meer accurate, wetenschappelijke kijk op de 

wereld. 

 

Epistemische waakzaamheid omzeilen 

In zekere zin klopt dit verhaal. We zijn er in de laatste honderden jaren inderdaad in 

geslaagd om veel beter idee over de wereld te verkrijgen die ons heeft toegelaten om 

ze naar onze hand te zetten en te verbeteren. Maar toch kan het niet helemaal 

kloppen. De wetenschappelijke kijk op de wereld is uitzonderlijk. Niet alleen 

historisch, maar ook vandaag waar een overgrote meerderheid blijft vasthangen aan 

een absurd geloof in bovennatuurlijke wezens, allerlei vormen van bijgeloof en 

pseudowetenschap, en complottheorieën. Als al deze mensen beter af zouden zijn 

 
4 Gigerenzer et al. (1999). 



52 
 

met ware wetenschappelijk onderbouwde opvattingen, waarom nemen ze dan niet 

massaal hun toevlucht tot de wetenschap? Sterker nog, waarom verzetten mensen 

zich zo hardnekkig tegen wetenschappelijke inzichten en technologieën zoals 

bijvoorbeeld de evolutietheorie en de weerstand tegen genetisch gemodificeerde 

organismen? Als mensen ware overtuigingen nastreven, waarom bestaat er dan nog 

steeds zoveel onzin? 

Deze vragen worden nog verder scherp gesteld omdat mensen niet 

goedgelovig zijn.5 Heel wat van onze overtuigingen hebben we niet zelf bedacht 

maar zijn ons ingelepeld door andere mensen. Denk bv. aan religieuze overtuigingen 

die we van thuis of in de kerk meekrijgen of wetenschappelijke inzichten die we op 

school leren. Omdat andere mensen in staat zijn om ideeën in ons hoofd te planten 

is het belangrijk om niet zomaar uitspraken van anderen te geloven of te aanvaarden. 

Mocht dit wel het geval zijn, dan zouden anderen ons hopeloos kunnen misleiden 

en manipuleren. Daarom beschikt ons brein over mechanismen voor epistemische 

waakzaamheid:6 we kijken na of wat de anderen ons vertellen consistent zijn en 

coherent met wat we al denken te weten. We schatten ook in of de spreker het goed 

met ons voorheeft en over de juiste informatie kan beschikken. Deze waakzaamheid 

zorgt ervoor dat we eerder te weinig dan teveel vertrouwen in wat anderen ons 

vertellen. We staan doorgaans zelfs minder open voor informatie dan goed voor ons 

is. 

Onze aangeboren argwaan maakt het des te vreemder dat mensen een 

veelheid aan dwaze ideeën in tijden van wetenschap koesteren. We zijn behoorlijk in 

staat om ware van onware ideeën te onderscheiden en laten dus onzin niet zomaar 

toe om ons mentaal huishouden te verstoren. Toch slagen sommige foute 

overtuigingen erin om onze epistemische verdedigingsmuur te omzeilen. Een 

mogelijke verklaring, die Maarten, Johan en ik hebben verkend op basis van Dan 

Sperbers epidemiologie van representaties,7 is dat sommige vormen van onzin 

 
5 Mercier (2020). 
6 Sperber et al. (2010). 
7 Sperber (1996). 



53 
 

inspelen op onze aangeboren intuïties. Door deze strategie sluiten overtuigingen aan 

bij onze intuïtieve verwachtingen en zijn we niet geneigd ze in vraag te stellen. Zo 

vertonen het creationisme en de weerstand tegen GGO’s tekenen van onze intuïtief 

denken in termen van essenties en doeloorzaken. Ook onze neiging om de wereld 

te begrijpen in termen van intenties maakt ons vatbaar voor allerlei gekke 

overtuigingen, van religieuze opvattingen over bovennatuurlijke wezens tot 

complottheorieën. Door hun intuïtieve aantrekkelijkheid weten deze overtuigingen 

heel wat geesten te besmetten en zich aldus als mentale virussen te verspreiden.8 

Deze benadering helpt ons te verklaren waarom een bepaald soort 

misvattingen meer kans maken op cultureel succes dan andere. Ook kan ze ons 

helpen te begrijpen waarom mensen bepaalde opvattingen koesteren die tegen hun 

eigen belangen ingaan. Zo is de weerstand tegen GGO’s nefast voor de uitbouw van 

een duurzame landbouw, ook al is dat waarvan de tegenstanders van genetische 

modificatie dromen. Zogenaamd alternatieve geneeswijzen zoals de aloude praktijk 

van aderlaten brengen patiënten behoorlijk wat schade toe in plaats van hen te 

genezen. De overtuigingen dienen enkel hun eigen belang: ze nemen die vormen aan 

die hen toelaat om zoveel mogelijk zich te verspreiden en geven geen zier om het lot 

of de belangen van hun gastheer.9 

 

Socially adaptive belief 

Toch kan dit niet de enige verklaring zijn. Onze intuïties mogen dan al een rol spelen 

in de structuur en het culturele succes van sommige misvattingen, de idee dat onware 

overtuigingen enkel zichzelf dienen staat sinds enkele jaren op losse schroeven. Het 

wordt steeds duidelijker dat mensen niet de onschuldige slachtoffers zijn die het 

ongeluk hebben door irrationele opvattingen te zijn besmet. Ze lijken net voordeel 

te halen uit het aanvaarden en verspreiden van waanideeën. Mensen gebruiken deze 

overtuigingen niet om praktische of theoretische problemen op te lossen, maar om 

het beste te maken van de interactie met onze sociale omgeving. De jonge Britse 

 
8 Boudry et al. (2015). 
9 Boudry et al. (2015). 



54 
 

filosoof Dan Williams10 (2020) spreekt hierbij over socially adaptive belief. Dergelijke 

sociaal aangepaste overtuigingen hoeven niet waar te zijn; meer nog, vaak zijn deze 

overtuigingen sociaal nuttig net doordat ze onwaar zijn. Bijvoorbeeld, zo verzinnen 

mensen doorgaans achteraf een verklaring voor wat ze hebben gedaan. Deze post hoc 

rationalisaties weerspiegelen niet hun echte beweegredenen, maar dienen eerder om 

hun gedrag sociaal acceptabel te maken. Als je geen zin hebt om je te schikken naar 

de Corona-maatregelen, verkondig dan dat je bezorgd bent om de vrijheid. Als je 

met je auto in de stad wil blijven rijden, toon je dan bezorgd om mensen met een 

handicap. Geen verklaring of de juiste verklaring geven – namelijk dat je gewoon je 

zin wil blijven doen – zou net mensen hun reputatie enorme schade kunnen 

berokkenen wat vervolgens heel wat kwalijke sociale gevolgen met zich mee kan 

brengen. De sociale voordelen wegen op tegen de mogelijke kosten van het niet waar 

zijn – die in het geval van socially adaptive belief dan ook doorgaans laag zijn.  

De notie van socially adaptive belief kan ons helpen te verklaren waarom mensen 

zo vatbaar lijken voor irrationele opvattingen. Het is niet omdat ze goedgelovig zijn 

of dat hun geest besmet is geraakt door mentale virussen. Deze ideeën komen hen 

goed van pas. Het zijn strategische zetten in een wereld waarin het belangrijk is om 

tot een bepaalde groep te behoren en met die groep samen te werken en samen te 

spannen tegen andere groepen. Wanneer mensen beweren te geloven in een platte 

aarde of de complottheorie verdedigen dat Bill Gates aan de hand van de Corona-

vaccins een chip in ons wil planten, dan doen ze dat niet omdat ze dom zijn. Ze doen 

dit omdat deze overtuigingen bruikbaar zijn voor een aantal uitdagingen waarvoor 

de sociale wereld hen stelt. De overtuigingen mogen dan al epistemisch irrationeel 

zijn, vanuit praktisch of instrumenteel oogpunt zijn ze dat allerminst. 

De problemen die irrationele overtuigingen oplossen zijn velerlei. Zo dienen 

ze onder meer om duidelijk te maken tot welke groep we (willen) behoren. Door 

overtuigingen te verdedigen die flagrant onjuist zijn, schaden we onze reputatie. 

Wanneer je bijvoorbeeld beweert te geloven dat de aarde plat is of dat de wereld 

 
10 Williams (2020). 



55 
 

wordt geregeerd door een troep buitenaardse reptielen die zich als menselijke politici 

hebben vermomd, stellen mensen zich ernstig vragen bij je cognitieve en rationele 

vermogens. Dit zorgt ervoor dat je op die manier een betrouwbaar medestander bent 

van een groep die zich tegen de mainstream wil afzetten. Door deze absurditeiten 

publiek te verdedigen schaad je je reputatie binnen de mainstream maar vijzel je 

tegelijkertijd je reputatie op binnen je gemarginaliseerde sociale groep.11  

Doordat mensen aan de hand van onware overtuigingen signaleren tot welke 

groep ze behoren, kunnen andere leden van de groep deze signalen gebruiken om 

andere betrouwbare groepsleden te herkennen.12 Op deze manier kunnen onzinnige 

opvattingen deel uitmaken van de identiteit van een groep – om tot onze club te 

behoren moet je deze opvattingen koesteren en uitdragen! Wanneer je aan deze 

overtuigingen begint te twijfelen – vaak doordat de sociale kosten te hoog worden 

omdat je bv. veel in aanraking komt met mensen buiten de groep – kan dit leiden tot 

sociale uitsluiting – zoals mensen die hun geloof achterlaten of uit een sekte stappen 

al te vaak kunnen getuigen. 

Wanneer je aan de hand van flagrante misvattingen kan uitmaken wie tot je 

kliekje behoort, dan kan je ook gemakkelijker dingen coördineren en samenspannen 

tegen andere groepen. Als mensen ervan overtuigd zijn dat Joden kinderen 

ontvoeren en offeren bij nachtelijke rituelen, dan kunnen ze op basis van hun anti-

Joodse sentimenten plannen maken en gezamenlijk actie ondernemen tegen deze 

bevolkingsgroep. Tegelijkertijd gebruiken mensen deze waanideeën om hun 

wandaden te rechtvaardigen. De Joden worden vervolgd omwille van hun 

veronderstelde verschrikkelijke gebruiken.13 

 
Redeneren 

Uit dit laatste blijkt dat we niet al te veel heil dienen te verwachten van onze 

redeneervermogens. Waar filosofen en psychologen eerder dachten dat de rede ons 

 
11 Mercier (2020). 
12 Funkhouser (2022). 
13 Blancke (2023). 



56 
 

naar de waarheid kon leiden, begrijpen we nu met de hulp van cognitieve 

wetenschappers Hugo Mercier en Dan Sperber steeds beter haar echte functie. 

Redeneren, stellen zij, dient niet om absolute waarheden te vinden zoals Descartes 

dacht. Of om onze emotionele en intuïtieve oordelen bij te stellen zoals Kahneman 

suggereert. Daartoe lijkt de rede onvoldoende uitgerust. In het eerste geval loopt de 

rede verloren in eindeloze speculatie en eindigt op die manier op uiteenlopende 

plaatsen. In het tweede geval corrigeert de rede onze intuïtieve opvattingen niet, 

maar praat ze die net goed. Zoals Karl Popper heel goed begreep staat de 

confirmatiebias – of de myside bias, zoals Mercier en Sperber prefereren – ons 

behoorlijk in de weg om tot correcte overtuigingen te komen. Eerder komt ze uit bij 

die overtuigingen die ons goed uitkomen. En die zal de rede met hand en tand 

verdedigen.14 

Dit verdedigen gebeurt door onze opvattingen, maar ook ons gedrag, redelijk 

te maken, dit wil zeggen door aan te tonen dat we spreken en handelen volgens wat 

onze sociale omgeving te rechtvaardigen en daarom acceptabel vindt. Op die manier 

geven we aan dat we spreken en handelen volgens de normen van de sociale groep 

waartoe we willen behoren. Dit manoeuvre kan enkel succesvol zijn wanneer we 

onze redenen afstemmen op ons publiek. We shoppen daarom in de markt van 

redenen die onze sociale omgeving acceptabel vindt. Het aanbod op deze markt kan 

verschillen van groep tot groep. Waar binnen de wetenschap persoonlijke intuïties 

of emoties doorgaans niet als goede redenen worden aanvaard, kunnen die binnen 

een groep religieuzen of aanhangers van pseudowetenschap perfect redelijk en dus 

aanvaardbaar zijn.  

We redeneren dus niet om tot een begrip van de wereld te komen maar 

voornamelijk om onze reputatie te managen. Door aan te geven dat ons gedrag 

redelijk en dus acceptabel is, tonen we ons betrouwbare partners. We handelen 

immers volgens de normen die we met onze redenen associëren. De anderen weten 

dan wat ze van ons kunnen verwachten en kunnen evalueren of ze die verwachtingen 

 
14 Mercier & Sperber (2017). 



57 
 

appreciëren of niet. Ook anderen verkopen als het ware zichzelf door het geven van 

redenen. Hierdoor ontstaat een coöperatieve markt waaruit we de partners kunnen 

kiezen die denken en handelen volgens de normen die wij ook hanteren.15 

Bijvoorbeeld, wanneer Evy beweert geen vlees te eten om dierenleed te vermijden, 

dan verwachten we niet dat ze haar hond zal slaan. Binnen een groep van mensen 

die eveneens dierenleed willen vermijden, zal Evy bekend komen te staan als iemand 

met het hart op de juiste plaats. Evy is een van hen. Binnen een groep van 

beenhouwers zal Evy vermoedelijk minder succes hebben. Daar zal het vermijden 

van dierenleed geen aanvaardbare reden zijn. Niet zozeer omdat beenhouwers 

vandaag geen dierenleed willen vermijden maar eerder omdat ze vinden dat deze 

bezorgdheid het slachten en opeten van dieren niet in de weg staat. Evy zal daarom 

volgens hen onredelijk zijn. Ze stemt haar gedrag af de op verkeerde normen. 

Redeneren is daarom dubbel strategisch. We shoppen op de markt der 

redenen16 om ons vervolgens te verkopen in de coöperatieve markt. Enkel op die 

manier kunnen we onze reputatie in eer houden, een reputatie op basis waarvan 

anderen beslissen of ze al dan niet met je willen samenwerken. In een dergelijke 

sociale context is het voor irrationele opvattingen goed vertoeven. Zolang de 

redenen die je aandraagt voor je omgeving acceptabel zijn, kan je met heel wat 

wegkomen. Je omgeving zelf heeft ook heel wat belangen te verdedigen en is daarom 

niet louter of voornamelijk geïnteresseerd in ware overtuigingen. Binnen een groep 

antisemieten kom je weg met duistere complotten over de Joodse 

wereldoverheersing, binnen een stel creationisten kan je perfect de Bijbel inroepen 

om je gedeelde conservatieve opvattingen omtrent de rol van de vrouw of abortus 

te verdedigen. Veel heil lijken we dus van onze redeneervermogens niet te mogen 

verwachten. Je begint je op den duur af te vragen hoe de menselijke primaat ooit 

wetenschap en betrouwbare, ware opvattingen over de wereld heeft kunnen 

ontwikkelen! 

 

 
15 Barclay (2013); Noë & Hammerstein (1995). 
16 Williams (2022). 



58 
 

Waarheid, een kwestie van reputatie? 

Toch zijn we erin geslaagd en hoe! We begrijpen bijvoorbeeld steeds beter hoe het 

heelal is ontstaan, welke wetten en krachten er gelden en hoe het universum zal 

eindigen. We weten nu dat alle leven op aarde, inclusief wijzelf, het resultaat is van 

blinde evolutie dat over miljoenen jaren heen tot uiterst divers en soms tot bijzonder 

complex leven heeft geleid. Ook beginnen we steeds beter zicht te krijgen op de 

werking van een van de meest complexe organen die evolutie heeft voortgebracht, 

namelijk het menselijke brein met al zijn capaciteiten en beperkingen. Gezien de 

manier waarop de kaarten voor ons geschud waren – onze drang om dingen te 

geloven die ons sociaal goed uitkomen en ze vervolgens ten allen tijde en met alle 

macht redelijk te maken – is dat een uitzonderlijke prestatie. Dit is behoorlijk 

letterlijk te nemen, want wetenschap is historisch en ook vandaag nog werkelijk de 

uitzondering. Hoe hebben we dit gerealiseerd? 

Volgens mij is het beknopte antwoord op deze vraag: door ware overtuigingen 

sociaal adaptief te maken. Binnen de wetenschap scoor je reputationele punten door 

proposities te geloven en te communiceren die waar zijn, door de juiste methodes 

toe te passen en niet te frauderen. Op die manier is waarheid niet alleen van tel voor 

onze oordelen die ons moeten toelaten om de wereld rondom ons te navigeren. Ze 

bieden ook een voordeel binnen de specifieke sociale context van de 

wetenschappelijke gemeenschap.  

Een langer antwoord op de vraag brengt ons onder meer tot een analyse van 

hoe binnen wetenschap een bijzondere markt der redenen is ontstaan die bepaalt 

hoe wetenschappers zich dienen te gedragen, te geloven en te spreken willen ze als 

een betrouwbare partner in de zoektocht naar kennis worden erkend. 

Wetenschappers kunnen vervolgens shoppen in deze markt om aan te tonen dat ze 

inderdaad gerechtvaardigd denken, spreken en handelen. Wie zich niet houdt aan de 

regels, loopt het risico uitgestoten te worden en mogelijks in de wereld van de 

pseudowetenschap te verzeilen.17 Een ander aspect is hoe wetenschappers zich 

 
17 Blancke (2022). 



59 
 

verbinden tot de uitspraken die ze maken over de wereld. Bij elke uitspraak die we 

maken verbinden we ons tot wat we beweren. Deze verbintenis creëert bepaalde 

verwachtingen bij de anderen waardoor die weten hoe je je zal gedragen en aldus 

hun handelingen op die van jou kunnen afstemmen. Het is voor de anderen dus ook 

van belang dat je vervolgens de dingen zegt en doet die in lijn liggen van wat je eerder 

beweerde. Zo niet, dan kom je bekend te staan als onbetrouwbaar.18 

Niet alle uitspraken die we doen kunnen gecheckt worden. Denk bijvoorbeeld 

aan religieuze of metafysische uitspraken of beweringen over magie of het verleden. 

Hierdoor ontstaat heel wat ruimte voor verbeelding, speculatie en propaganda 

zonder mogelijke consequenties voor iemands reputatie. Integendeel, zoals we net 

zagen, kan het net heel voordelig zijn om gekke opvattingen te omarmen. Met de 

wetenschap hebben we evenwel manieren gevonden om uitspraken over domeinen 

die moeilijk te controleren zijn toch te binden aan de empirie. Hierdoor zetten 

wetenschappers binnen een sociale omgeving die ware overtuigingen op prijs stelt, 

hun reputatie op het spel. Hun beweringen zijn niet langer vrijblijvend. Wanneer je 

beweert dat het vacuüm bestaat, voer dan experimenten uit die dit aantonen. 

Wanneer eigenschappen van organismen door genen worden bepaald, dan kan je 

door genetische manipulatie die eigenschappen wijzigen. Als je pogingen om je 

uitspraken hard te maken evenwel op niks uitdraaien, dan berg je ze beter op. Anders 

dreig je reputatieschade op te lopen en eventueel zelfs uitgesloten te worden.  

Uiteraard werkt het morele systeem van de wetenschap verre van perfect. Hoe 

kan het ook anders, het is mensenwerk. Kuhn (1962) wist ons al te vertellen dat een 

paradigma wetenschappers oplegt hoe ze moeten denken, praten en handelen. En 

wetenschappers zullen er zich naar schikken, ook al leidt het paradigma niet tot ware 

overtuigingen. Het vraagt dan bijzondere moed, vaak door jonge revolutionairen die 

baat hebben bij het in vraag stellen van het paradigma, om het anders te doen. Ook 

schuwen wetenschappers er niet altijd voor om de empirie aan hun beweringen aan 

te passen door falsifiërende bevindingen in de schuif te laten belanden, de data te 

 
18 Geurts (2019). 



60 
 

masseren of door zelfs ronduit fraude te plegen. Maar toch: het is niet omdat 

wetenschap feilbaar is, dat het niet werkt. Door waarheid een reputationeel goed te 

maken, zijn we erin geslaagd om steeds beter de wereld rondom en onszelf beter te 

leren kennen. 

 

Referenties 

Barclay, P. (2013). Strategies for cooperation in biological markets, especially for 

humans. Evolution and Human Behavior, 34(3), 164-175. 

https://doi.org/10.1016/j.evolhumbehav.2013.02.002  

Blancke, S. (2022). Science as a moral system. Synthese, 200(6), 454. 

https://doi.org/10.1007/s11229-022-03877-7  

Blancke, S. (2023). Nothing about collective irrationalities makes sense except in 

the light of cooperation. Philosophical Psychology, 36(5), 990-1010. 

https://doi.org/10.1080/09515089.2023.2169602  

Boudry, M., Blancke, S., & Pigliucci, M. (2015). What makes weird beliefs thrive? 

The epidemiology of pseudoscience. Philosophical Psychology, 28(8), 1177-1198. 

https://doi.org/10.1080/09515089.2014.971946  

Buekens, F. (2021). Inzicht en illusies: Inleiding tot de filosofie. Borgerhoff & Lamberigts.  

Funkhouser, E. (2022). A tribal mind: Beliefs that signal group identity or 

commitment. Mind & Language, 37(3), 444-464. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1111/mila.12326  

Geurts, B. (2019). Communication as commitment sharing: Speech acts, 

implicatures, common ground. Theoretical Linguistics, 45(1-2), 1-30. 

https://doi.org/doi:10.1515/tl-2019-0001  

Gigerenzer, G., Todd, P. M., & the ABC research group. (1999). Simple heuristics that 

make us smart. Oxford University Press.  

Haselton, M. G., Nettle, D., & Andrews, P. W. (2005). The evolution of cognitive 

bias. In D. M. Buss (Ed.), The handbook of evolutionary psychology (pp. 724-746). 

John Wiley & Sons.  



61 
 

Kuhn, T. S. (1962). The structure of scientific revolutions. University of Chicago Press.  

Mercier, H. (2020). Not born yesterday: The science of who we trust and what we believe. 

Princeton University Press.  

Mercier, H., & Sperber, D. (2017). The enigma of reason. Harvard University Press.  

Noë, R., & Hammerstein, P. (1995). Biological markets. Trends in Ecology & 

Evolution, 10(8), 336-339. https://doi.org/10.1016/S0169-5347(00)89123-5  

Sperber, D. (1996). Explaining culture: A naturalistic approach. Blackwell.  

Sperber, D., Clement, F., Heintz, C., Mascaro, O., Mercier, H., Origgi, G., & 

Wilson, D. (2010). Epistemic vigilance. Mind & Language, 25(4), 359-393. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-0017.2010.01394.x  

Williams, D. (2020). Socially adaptive belief. Mind & Language, 36(3), 333-354. 

https://doi.org/10.1111/mila.12294  

Williams, D. (2022). The marketplace of rationalizations. Economics and Philosophy, 

39(1), 1-25. 

https://doi.org/10.1017/S0266267121000389 

  

  


