VONKEN VAN INZICHT






VONKEN VAN INZICHT

Liber amicorum

Filip Buekens

Hans Dooremalen

redactie

Tilburg, 2025

Departement Filosofie Tilburg University



© diverse auteurs, april 2025

Het auteursrecht ligt per essay bij de auteur of auteurs ervan.
Omslagontwerp & vormgeving: Hans Dooremalen.

Brave New Books / Departement Filosofie, Tilburg University
ISBN: 9789465200118



Wanneer experten onder elkaar van mening verschillen, mag dat geen
reden zijn om te twijfelen aan wetenschap zelf; de wetenschappelijke
discussie behoort tot de kern van het wetenschappelijk onderzoek: uit de

botsing der ideeén ontstaan vonken van inzicht.

— Filip Buekens






INHOUD

HARRIE DE SWART
Voor Filip Buekens
Ter gelegenheid van zijn afscheid van Tilburg University — 9

HANS DOOREMALEN

De botsing der ideeén — 13

MAARTEN BOUDRY
The final cut

Over het analytische scalpel van Filip Buekens — 17

STEFAAN E. CUYPERS
P.T. Geach over denken — 27

STEFAAN BLANCKE

Over inzicht, illusies en reputatie — 47

ANDREAS DE BLOCK

De paradox van de ideologische intolerantie — 63

RAFAEL DE CLERCQ

Wat hebben Vlaamse filosofen tegen ‘onze mensen’ — 79

FRANCESCO GUALA
When Yip met Yup

A dialogue on the ontology of money — 93



JAN HEYLEN AND J. P. SMIT
Saul’s puzzle — 109

GEERDT MAGIELS

De patholoog-anatoom van het denken — 129

NATHAN WILDMAN
We’re different, but do we have to be?

Or, the Canonical Kripkean on the modal strength of numerical distinctness —

147

F.A. MULLER

De toorn der rede en het licht van de analyse — 161

LEON HORSTEN

Good times bad times — 173

MICHAFEL BAUWENS

Over de transparantie en transcendentie van waarheid — 189

HANS DOOREMALEN

Waar houdt barmhartig zijn op? — 205

Over de auteurs — 225



STEFAAN BLANCKE




48



OVER INZICHT, ILLUSIES EN REPUTATIE

Stefaan Blancke

Ons intellectuele en affectieve leven is onderworpen aan de principes die aan de
evolutie van leven ten grondslag liggen: dankzij de aanpassing aan hun omgeving
zullen de wezens die het best overleven zich meer kunnen voortplanten. Onze
cognitieve huishouding is in die zin een product van en dus onderhevig aan
evolutie. Die cognitieve economie (die ons leert te ovetleven in vaak barre
omstandigheden en dus heel ‘soepel’ is) heeft een aantal interessante
‘nevenverschijnselen’ met zich gebracht, en een daarvan is dat we cognitieve
vermogens die nodig zijn om te ovetleven kunnen inzetten op terreinen en
domeinen waar ze oorspronkelijk niet voor geselecteerd waren. [....] Het is alsof
onze mentale huishouding juist niet geschikt is om te vatten hoe de wereld echt
werkt[.]

— Filip Buekens'

Met waarheid is het een beetje zoals met goedheid. Zowat iedereen denkt van

zichzelf een goed persoon te zijn. Zo ook denkt iedereen ware overtuigingen te

hebben. Iets geloven waarvan je weet dat het onwaar is, is zelfs contradictorisch.

“Waar zijn” betekent dat waarover de overtuiging gaat ook het geval is. Maar veelal

blijken onze ideeén over de wereld niet het geval te zijn. Meer nog, als in de

geschiedenis en rondom ons kijken, gaat ons denken vaak op een absurde wijze uit

de bocht. We denken allen dat onze eigen overtuigingen waar zijn, maar al te vaak

blijken ze onwaar te zijn. Dat blijkt alleen al uit het feit dat mensen tegenstrijdige

opvattingen koesteren. Deze opvattingen kunnen logischerwijs niet allemaal waar

! Buekens (2021), p. 31

49



zijn. Er kan immers slechts één overtuiging het geval zijn.> Maar toch is elke partij
ervan overtuigd de waarheid in pacht te hebben. Hoe kunnen mensen het dan zo bij
het verkeerde eind hebben?

Nochtans zijn ware overtuigingen een bijzonder waardevol goed. Ze laten ons
toe om adequaat om te springen met de uitdagingen waarvoor de wereld ons stelt.
Als we de trein naar huis willen nemen, dan weten we beter waar en wanneer die
vertrekt. Wanneer we mensen willen genezen dan weten we beter hoe ze ziek
worden. Wanneer de klimaatproblematiek willen aanpakken, dan hebben we beter
een goed inzicht in hoe die ontstaat en verloopt. Misvattingen daarentegen helpen
ons geen zier vooruit en brengen vaak veel schade toe. Waanideeén zoals dat vuile
lucht ziektes veroorzaakt of dat planten verworven eigenschappen zoals
droogteresistentie aan de volgende generatie doorgeven hebben talloze slachtoffers
gemaakt. Ook vanuit een evolutionair perspectief is het hebben van ware
overtuigingen geen fait-divers. Zoals Quine al wist, hebben organismes die
systematisch de verkeerde conclusies over hun omgeving trekken, de onhebbelijke
neiging om te sterven alvorens zich te voort te planten. Als onware overtuigingen zo

kwalijk zijn, waarom bestaan ze dan en waarom bestaan ze op zo een grote schaal?

Vanwaar onzin?

Filosofen en psychologen hebben hierop verschillende antwoorden geformuleerd.
Eén ervan is dat onze cognitieve apparatuur soms overgevoelig staat afgesteld en
reageert wanneer het niet echt hoeft. De reden erachter is dat, net zoals bij een
brandalarm, het soms beter is om te denken dat er iets aan de hand is wanneer dat
niet zo is, dan te denken dat er niets is terwijl er wel iets is. Denken dat het ruisen in
het struikgewas een roofdier is, is minder kostelijk dan de tijger voor de wind aan te
nemen. Omwille van het enorme verschil in kosten heeft natuurlijke selectie ons
uitgerust met een overgevoelig brein.’ Een andere reden is dat we over een brein

beschikken dat ons moet toelaten om te ovetleven in de wereld, niet om er

2 Buekens (2021).
3 Haselton et al. (2005).

50



wetenschappelijke kennis over te ontwikkelen. Dit zorgt ervoor dat ons denken
behekst is door allerlei biasen die het resultaat zijn van mentale mechanismen en
intuities die op een adequate manier een adaptief probleem oplossen, maar daarmee
niet altijd even goed de aard van de contra-intuitieve wereld doorgronden.* Gelinkt
hieraan is de mismatch theorie die ervan uitgaat dat onze breinen qua architectuur
weinig verschil vertonen met onze voorouders die leefden als jagers-verzamelaars.
Doordat deze breinen in een moderne artificiéle omgeving ontwikkelen en werken,
die veraf staat van de natuurlijke omgeving waarin ons brein evolueerde, kunnen we
verwachten dat onze overtuigingen zo nu en dan de mist ingaan.

De klassieke idee is dat we voor deze verstoringen van ons cognitief apparaat
corrigeren door te redeneren. Wanneer we redeneren reflecteren we op onze
overtuigingen en kunnen we bepalen of en hoe ze de mist ingaan. Vervolgens
kunnen we onze overtuigingen bijstellen en komen tot opvattingen waarvan we
denken dat die beter aansluiten bij wat het geval is. Op basis van deze rationele
capaciteiten hebben we wetenschap ontwikkeld die onze biasen op zo een
systematische manier uitwist dat we eindelijk kunnen begtijpen hoe de wereld
daadwerkelijk in elkaar steekt. Een intuitief wereldbeeld maakt op die manier stilaan
plaats voor een contra-intuitieve maar meer accurate, wetenschappelijke kijk op de

wereld.

Epistemische waakzaamheid omzeilen

In zekere zin klopt dit verhaal. We zijn er in de laatste honderden jaren inderdaad in
geslaagd om veel beter idee over de wereld te verkrijgen die ons heeft toegelaten om
ze naar onze hand te zetten en te verbeteren. Maar toch kan het niet helemaal
kloppen. De wetenschappelijke kijk op de wereld is uitzonderlijk. Niet alleen
historisch, maar ook vandaag waar een overgrote meerderheid blijft vasthangen aan
een absurd geloof in bovennatuurlijke wezens, allerlei vormen van bijgeloof en

pseudowetenschap, en complottheorieén. Als al deze mensen beter af zouden zijn

* Gigerenzer et al. (1999).

51



met ware wetenschappelijk onderbouwde opvattingen, waarom nemen ze dan niet
massaal hun toevlucht tot de wetenschap? Sterker nog, waarom verzetten mensen
zich zo hardnekkig tegen wetenschappelijke inzichten en technologieén zoals
bijvoorbeeld de evolutietheorie en de weerstand tegen genetisch gemodificeerde
organismen? Als mensen ware overtuigingen nastreven, waarom bestaat er dan nog
steeds zoveel onzin?

Deze vragen worden nog verder scherp gesteld omdat mensen niet
goedgelovig zijn.’ Heel wat van onze overtuigingen hebben we niet zelf bedacht
maar zijn ons ingelepeld door andere mensen. Denk bv. aan religieuze overtuigingen
die we van thuis of in de kerk meekrijgen of wetenschappelijke inzichten die we op
school leren. Omdat andere mensen in staat zijn om ideeén in ons hoofd te planten
is het belangrijk om niet zomaar uitspraken van anderen te geloven of te aanvaarden.
Mocht dit wel het geval zijn, dan zouden anderen ons hopeloos kunnen misleiden
en manipuleren. Daarom beschikt ons brein over mechanismen voor epistemische
waakzaamheid:* we kijken na of wat de anderen ons vertellen consistent zijn en
coherent met wat we al denken te weten. We schatten ook in of de spreker het goed
met ons voorheeft en over de juiste informatie kan beschikken. Deze waakzaamheid
zorgt ervoor dat we eerder te weinig dan teveel vertrouwen in wat anderen ons
vertellen. We staan doorgaans zelfs minder open voor informatie dan goed voor ons
is.

Onze aangeboren argwaan maakt het des te vreemder dat mensen een
veelheid aan dwaze ideeén in tijden van wetenschap koesteren. We zijn behootlijk in
staat om ware van onware ideeén te onderscheiden en laten dus onzin niet zomaar
toe om ons mentaal huishouden te verstoren. Toch slagen sommige foute
overtuigingen erin om onze epistemische verdedigingsmuur te omzeilen. Fen
mogelijke verklaring, die Maarten, Johan en ik hebben verkend op basis van Dan

Spetbers epidemiologie van tepresentaties,” is dat sommige vormen van onzin

5 Mercier (2020).
¢ Sperber et al. (2010).
7 Sperber (1996).

52



inspelen op onze aangeboren intuities. Door deze strategie sluiten overtuigingen aan
bij onze intuitieve verwachtingen en zijn we niet geneigd ze in vraag te stellen. Zo
vertonen het creationisme en de weerstand tegen GGO’s tekenen van onze intuitief
denken in termen van essenties en doeloorzaken. Ook onze neiging om de wereld
te begrijpen in termen van intenties maakt ons vatbaar voor allerlei gekke
overtuigingen, van religieuze opvattingen over bovennatuutlijke wezens tot
complottheorieén. Door hun intuitieve aantrekkelijkheid weten deze overtuigingen
heel wat geesten te besmetten en zich aldus als mentale virussen te verspreiden.®
Deze benadering helpt ons te verklaren waarom een bepaald soort
misvattingen meer kans maken op cultureel succes dan andere. Ook kan ze ons
helpen te begtijpen waarom mensen bepaalde opvattingen koesteren die tegen hun
eigen belangen ingaan. Zo is de weerstand tegen GGO’s nefast voor de uitbouw van
een duurzame landbouw, ook al is dat waarvan de tegenstanders van genetische
modificatie dromen. Zogenaamd alternatieve geneeswijzen zoals de aloude praktijk
van aderlaten brengen patiénten behoorlijk wat schade toe in plaats van hen te
genezen. De overtuigingen dienen enkel hun eigen belang: ze nemen die vormen aan
die hen toelaat om zoveel mogelijk zich te verspreiden en geven geen zier om het lot

of de belangen van hun gastheer.’”

Socially adaptive belief

Toch kan dit niet de enige verklaring zijn. Onze intuities mogen dan al een rol spelen
in de structuur en het culturele succes van sommige misvattingen, de idee dat onware
overtuigingen enkel zichzelf dienen staat sinds enkele jaren op losse schroeven. Het
wordt steeds duidelijker dat mensen niet de onschuldige slachtoffers zijn die het
ongeluk hebben door irrationele opvattingen te zijn besmet. Ze lijken net voordeel
te halen uit het aanvaarden en verspreiden van waanideeén. Mensen gebruiken deze
overtuigingen niet om praktische of theoretische problemen op te lossen, maar om

het beste te maken van de interactie met onze sociale omgeving. De jonge Britse

8 Boudry et al. (2015).
° Boudry et al. (2015).

53



filosoof Dan Williams'® (2020) spreekt hietbij over socially adaptive belief. Dergelijke
sociaal aangepaste overtuigingen hoeven niet waar te zijn; meer nog, vaak zijn deze
overtuigingen sociaal nuttig net doordat ze onwaar zijn. Bijvoorbeeld, zo verzinnen
mensen doorgaans achteraf een verklaring voor wat ze hebben gedaan. Deze post hoc
rationalisaties weerspiegelen niet hun echte beweegredenen, maar dienen eerder om
hun gedrag sociaal acceptabel te maken. Als je geen zin hebt om je te schikken naar
de Corona-maatregelen, verkondig dan dat je bezorgd bent om de vrijheid. Als je
met je auto in de stad wil blijven rijden, toon je dan bezorgd om mensen met een
handicap. Geen verklaring of de juiste verklaring geven — namelijk dat je gewoon je
zin wil blijven doen — zou net mensen hun reputatie enorme schade kunnen
berokkenen wat vervolgens heel wat kwalijke sociale gevolgen met zich mee kan
brengen. De sociale voordelen wegen op tegen de mogelijke kosten van het niet waar
zijn — die in het geval van socially adaptive belief dan ook doorgaans laag zijn.

De notie van socially adaptive belief kan ons helpen te verklaren waarom mensen
zo vatbaar lijken voor irrationele opvattingen. Het is niet omdat ze goedgelovig zijn
of dat hun geest besmet is geraakt door mentale virussen. Deze ideeén komen hen
goed van pas. Het zijn strategische zetten in een wereld waarin het belangtijk is om
tot een bepaalde groep te behoren en met die groep samen te werken en samen te
spannen tegen andere groepen. Wanneer mensen beweren te geloven in een platte
aarde of de complottheorie verdedigen dat Bill Gates aan de hand van de Corona-
vaccins een chip in ons wil planten, dan doen ze dat niet omdat ze dom zijn. Ze doen
dit omdat deze overtuigingen bruikbaar zijn voor een aantal uitdagingen waarvoor
de sociale wereld hen stelt. De overtuigingen mogen dan al epistemisch irrationeel
zijn, vanuit praktisch of instrumenteel oogpunt zijn ze dat allerminst.

De problemen die irrationele overtuigingen oplossen zijn velerlei. Zo dienen
ze onder meer om duidelijk te maken tot welke groep we (willen) behoren. Door
overtuigingen te verdedigen die flagrant onjuist zijn, schaden we onze reputatie.

Wanneer je bijvoorbeeld beweert te geloven dat de aarde plat is of dat de wereld

10 Williams (2020).

54



wordt geregeerd door een troep buitenaardse reptielen die zich als menselijke politici
hebben vermomd, stellen mensen zich ernstig vragen bij je cognitieve en rationele
vermogens. Dit zorgt ervoor dat je op die manier een betrouwbaar medestander bent
van een groep die zich tegen de mainstream wil afzetten. Door deze absurditeiten
publiek te verdedigen schaad je je reputatie binnen de mainstream maar vijzel je
tegelijkertijd je reputatie op binnen je gemarginaliseerde sociale groep.!!

Doordat mensen aan de hand van onware overtuigingen signaleren tot welke
groep ze behoren, kunnen andere leden van de groep deze signalen gebruiken om
andere betrouwbare groepsleden te herkennen.'? Op deze manier kunnen onzinnige
opvattingen deel uitmaken van de identiteit van een groep — om tot onze club te
behoren moet je deze opvattingen koesteren en uitdragen! Wanneer je aan deze
overtuigingen begint te twijfelen — vaak doordat de sociale kosten te hoog worden
omdat je bv. veel in aanraking komt met mensen buiten de groep — kan dit leiden tot
sociale uitsluiting — zoals mensen die hun geloof achterlaten of uit een sekte stappen
al te vaak kunnen getuigen.

Wanneer je aan de hand van flagrante misvattingen kan uitmaken wie tot je
kliekje behoort, dan kan je ook gemakkelijker dingen coérdineren en samenspannen
tegen andere groepen. Als mensen ervan overtuigd zijn dat Joden kinderen
ontvoeren en offeren bij nachtelijke rituelen, dan kunnen ze op basis van hun anti-
Joodse sentimenten plannen maken en gezamenlijk actie ondernemen tegen deze
bevolkingsgroep. Tegelijkertijd gebruiken mensen deze waanideeén om hun
wandaden te rechtvaardigen. De Joden worden vervolgd omwille van hun

veronderstelde verschrikkelijke gebruiken.!

Redeneren
Uit dit laatste blijkt dat we niet al te veel heil dienen te verwachten van onze

redencervermogens. Waar filosofen en psychologen eerder dachten dat de rede ons

1 Mercier (2020).
12 Funkhouser (2022).
13 Blancke (2023).



naar de waarheid kon leiden, begrijpen we nu met de hulp van cognitieve
wetenschappers Hugo Mercier en Dan Sperber steeds beter haar echte functie.
Redeneren, stellen zij, dient niet om absolute waarheden te vinden zoals Descartes
dacht. Of om onze emotionele en intuitieve oordelen bij te stellen zoals Kahneman
suggereert. Daartoe lijkt de rede onvoldoende uitgerust. In het eerste geval loopt de
rede verloren in eindeloze speculatie en eindigt op die manier op uiteenlopende
plaatsen. In het tweede geval corrigeert de rede onze intuitieve opvattingen niet,
maar praat ze die net goed. Zoals Karl Popper heel goed begreep staat de
confirmatiebias — of de myside bias, zoals Mercier en Sperber prefereren — ons
behootlijk in de weg om tot correcte overtuigingen te komen. Eerder komt ze uit bij
die overtuigingen die ons goed uitkomen. En die zal de rede met hand en tand
verdedigen.'*

Dit verdedigen gebeurt door onze opvattingen, maar ook ons gedrag, redelijk
te maken, dit wil zeggen door aan te tonen dat we spreken en handelen volgens wat
onze sociale omgeving te rechtvaardigen en daarom acceptabel vindt. Op die manier
geven we aan dat we spreken en handelen volgens de normen van de sociale groep
waartoe we willen behoren. Dit manoeuvre kan enkel succesvol zijn wanneer we
onze redenen afstemmen op ons publiek. We shoppen daarom in de markt van
redenen die onze sociale omgeving acceptabel vindt. Het aanbod op deze markt kan
verschillen van groep tot groep. Waar binnen de wetenschap persoonlijke intuities
of emoties doorgaans niet als goede redenen worden aanvaard, kunnen die binnen
een groep religieuzen of aanhangers van pseudowetenschap perfect redelijk en dus
aanvaardbaar zijn.

We redeneren dus niet om tot een begrip van de wereld te komen maar
voornamelijk om onze reputatie te managen. Door aan te geven dat ons gedrag
redelijk en dus acceptabel is, tonen we ons betrouwbare partners. We handelen
immers volgens de normen die we met onze redenen associéren. De anderen weten

dan wat ze van ons kunnen verwachten en kunnen evalueren of ze die verwachtingen

14 Mercier & Sperber (2017).

56



appreciéren of niet. Ook anderen verkopen als het ware zichzelf door het geven van
redenen. Hierdoor ontstaat een codperatieve markt waaruit we de partners kunnen
kiezen die denken en handelen volgens de normen die wij ook hanteren.'
Bijvoorbeeld, wanneer Evy beweert geen vlees te eten om dierenleed te vermijden,
dan verwachten we niet dat ze haar hond zal slaan. Binnen een groep van mensen
die eveneens dierenleed willen vermijden, zal Evy bekend komen te staan als iemand
met het hart op de juiste plaats. Evy is een van hen. Binnen een groep van
beenhouwers zal Evy vermoedelijk minder succes hebben. Daar zal het vermijden
van dierenleed geen aanvaardbare reden zijn. Niet zozeer omdat beenhouwers
vandaag geen dierenleed willen vermijden maar eerder omdat ze vinden dat deze
bezorgdheid het slachten en opeten van dieren niet in de weg staat. Evy zal daarom
volgens hen onredelijk zijn. Ze stemt haar gedrag af de op verkeerde normen.
Redeneren is daarom dubbel strategisch. We shoppen op de markt der
redenen'® om ons vervolgens te verkopen in de codperatieve markt. Enkel op die
manier kunnen we onze reputatie in eer houden, een reputatie op basis waarvan
anderen beslissen of ze al dan niet met je willen samenwerken. In een dergelijke
sociale context is het voor irrationele opvattingen goed vertoeven. Zolang de
redenen die je aandraagt voor je omgeving acceptabel zijn, kan je met heel wat
wegkomen. Je omgeving zelf heeft ook heel wat belangen te verdedigen en is daarom
niet louter of voornamelijk geinteresseerd in ware overtuigingen. Binnen een groep
antisemieten kom je weg met duistere complotten over de Joodse
wereldoverheersing, binnen een stel creationisten kan je perfect de Bijbel inroepen
om je gedeelde conservatieve opvattingen omtrent de rol van de vrouw of abortus
te verdedigen. Veel heil lijken we dus van onze redeneervermogens niet te mogen
verwachten. Je begint je op den duur af te vragen hoe de menselijke primaat ooit
wetenschap en betrouwbare, ware opvattingen over de wereld heeft kunnen

ontwikkelen!

15 Barclay (2013); Noé & Hammerstein (1995).
16 Williams (2022).

57



Waarheid, een kwestie van reputatie?

Toch zijn we erin geslaagd en hoe! We begtijpen bijvoorbeeld steeds beter hoe het
heelal is ontstaan, welke wetten en krachten er gelden en hoe het universum zal
eindigen. We weten nu dat alle leven op aarde, inclusief wijzelf, het resultaat is van
blinde evolutie dat over miljoenen jaren heen tot uiterst divers en soms tot bijzonder
complex leven heeft geleid. Ook beginnen we steeds beter zicht te krijgen op de
werking van een van de meest complexe organen die evolutie heeft voortgebracht,
namelijk het menselijke brein met al zijn capaciteiten en beperkingen. Gezien de
manier waarop de kaarten voor ons geschud waren — onze drang om dingen te
geloven die ons sociaal goed uitkomen en ze vervolgens ten allen tijde en met alle
macht redelijk te maken — is dat een uitzonderlijke prestatie. Dit is behoorlijk
letterlijk te nemen, want wetenschap is historisch en ook vandaag nog werkelijk de
uitzondering. Hoe hebben we dit gerealiseerd?

Volgens mij is het beknopte antwoord op deze vraag: door ware overtuigingen
sociaal adaptief te maken. Binnen de wetenschap scoor je reputationele punten door
proposities te geloven en te communiceren die waar zijn, door de juiste methodes
toe te passen en niet te frauderen. Op die manier is waarheid niet alleen van tel voor
onze oordelen die ons moeten toelaten om de wereld rondom ons te navigeren. Ze
bieden ook een voordeel binnen de specificke sociale context van de
wetenschappelijke gemeenschap.

Een langer antwoord op de vraag brengt ons onder meer tot een analyse van
hoe binnen wetenschap een bijzondere markt der redenen is ontstaan die bepaalt
hoe wetenschappers zich dienen te gedragen, te geloven en te spreken willen ze als
een betrouwbare partner in de zoektocht naar kennis worden erkend.
Wetenschappers kunnen vervolgens shoppen in deze markt om aan te tonen dat ze
inderdaad gerechtvaardigd denken, spreken en handelen. Wie zich niet houdt aan de
regels, loopt het risico uitgestoten te worden en mogelijks in de wereld van de

pseudowetenschap te verzeilen."” Een ander aspect is hoe wetenschappers zich

17 Blancke (2022).

58



verbinden tot de uitspraken die ze maken over de wereld. Bij elke uitspraak die we
maken verbinden we ons tot wat we beweren. Deze verbintenis creéert bepaalde
verwachtingen bij de anderen waardoor die weten hoe je je zal gedragen en aldus
hun handelingen op die van jou kunnen afstemmen. Het is voor de anderen dus ook
van belang dat je vervolgens de dingen zegt en doet die in lijn liggen van wat je eerder
beweerde. Zo niet, dan kom je bekend te staan als onbetrouwbaar.'®

Niet alle uitspraken die we doen kunnen gecheckt worden. Denk bijvoorbeeld
aan religieuze of metafysische uitspraken of beweringen over magie of het verleden.
Hierdoor ontstaat heel wat ruimte voor verbeelding, speculatie en propaganda
zonder mogelijke consequenties voor iemands reputatie. Integendeel, zoals we net
zagen, kan het net heel voordelig zijn om gekke opvattingen te omarmen. Met de
wetenschap hebben we evenwel manieren gevonden om uitspraken over domeinen
die moeilijk te controleren zijn toch te binden aan de empirie. Hierdoor zetten
wetenschappers binnen een sociale omgeving die ware overtuigingen op prijs stelt,
hun reputatie op het spel. Hun beweringen zijn niet langer vrijblijvend. Wanneer je
beweert dat het vaculim bestaat, voer dan experimenten uit die dit aantonen.
Wanneer eigenschappen van organismen door genen worden bepaald, dan kan je
door genetische manipulatie die eigenschappen wijzigen. Als je pogingen om je
uitspraken hard te maken evenwel op niks uitdraaien, dan berg je ze beter op. Anders
dreig je reputatieschade op te lopen en eventueel zelfs uitgesloten te worden.

Uiteraard werkt het morele systeem van de wetenschap verre van perfect. Hoe
kan het ook anders, het is mensenwerk. Kuhn (1962) wist ons al te vertellen dat een
paradigma wetenschappers oplegt hoe ze moeten denken, praten en handelen. En
wetenschappers zullen er zich naar schikken, ook al leidt het paradigma niet tot ware
overtuigingen. Het vraagt dan bijzondere moed, vaak door jonge revolutionairen die
baat hebben bij het in vraag stellen van het paradigma, om het anders te doen. Ook
schuwen wetenschappers er niet altijd voor om de empirie aan hun beweringen aan

te passen door falsifiérende bevindingen in de schuif te laten belanden, de data te

18 Geurts (2019).

59



masseren of door zelfs ronduit fraude te plegen. Maar toch: het is niet omdat
wetenschap feilbaar is, dat het niet werkt. Door waarheid een reputationeel goed te
maken, zijn we erin geslaagd om steeds beter de wereld rondom en onszelf beter te

leren kennen.

Referenties

Barclay, P. (2013). Strategies for cooperation in biological markets, especially for
humans. Evolution and Human Bebavior, 34(3), 164-175.
https://doi.org/10.1016/j.evolhumbehav.2013.02.002

Blancke, S. (2022). Science as a moral system. Synthese, 200(6), 454.
https://doi.org/10.1007/s11229-022-03877-7

Blancke, S. (2023). Nothing about collective irrationalities makes sense except in
the light of cooperation. Philosophical Psychology, 36(5), 990-1010.
https://doi.org/10.1080/09515089.2023.2169602

Boudty, M., Blancke, S., & Pigliucci, M. (2015). What makes weird beliefs thrive?
The epidemiology of pseudoscience. Philosophical Psychology, 28(8), 1177-1198.
https://doi.org/10.1080/09515089.2014.971946

Buekens, F. (2021). Inzicht en illusies: Inleiding tot de filosofie. Borgerhoff & Lamberigts.

Funkhouser, E. (2022). A tribal mind: Beliefs that signal group identity or
commitment. Mind & Langnage, 37(3), 444-464.
https://doi.org/https://doi.org/10.1111/mila.12326

Geurts, B. (2019). Communication as commitment sharing: Speech acts,
implicatures, common ground. Theoretical Linguistics, 45(1-2), 1-30.
https://doi.org/doi:10.1515/-2019-0001

Gigerenzer, G., Todd, P. M., & the ABC research group. (1999). Simple heuristics that
make us smart. Oxford University Press.

Haselton, M. G., Nettle, D., & Andrews, P. W. (2005). The evolution of cognitive
bias. In D. M. Buss (Ed.), The handbook of evolutionary psychology (pp. 724-740).
John Wiley & Sons.

60



Kuhn, T. S. (1962). The structure of scientific revolutions. University of Chicago Press.

Merciet, H. (2020). No# born yesterday: The science of who we trust and what we believe.
Princeton University Press.

Mercier, H., & Sperber, D. (2017). The enigma of reason. Harvard University Press.

Noé, R., & Hammerstein, P. (1995). Biological markets. Trends in Ecology &
Evolution, 10(8), 336-339. https://doi.org/10.1016/S0169-5347(00)89123-5

Spetber, D. (1996). Explaining culture: A naturalistic approach. Blackwell.

Spetber, D., Clement, F., Heintz, C., Mascaro, O., Mercier, H., Origgl, G., &
Wilson, D. (2010). Epistemic vigilance. Mind & Language, 25(4), 359-393.
https://doi.org/10.1111/j.1468-0017.2010.01394.x

Williams, D. (2020). Socially adaptive belief. Mind & Langnage, 36(3), 333-354.
https://doi.org/10.1111/mila.12294

Williams, D. (2022). The marketplace of rationalizations. Economics and Philosophy,
39(1), 1-25.
https://doi.org/10.1017/50266267121000389

61



