o.l.v. Prof- Dr. A.
lad Oosterzele. Proef-
t (intern rapport).
intryside and the

L. VAN ZANDEN,

untries (middle ages-19th
[ History of the North

en de omgrenzing van het
ever: Gemeentebestuur
iting en terreinbeheer

bossen ontsluierd. In:

kkegemse bossen en het
s Biologie (richting

¢ au Mont Blandin i
3erichten van bet

ectief, in: MERTENS, J.
1um te Brussel 25.-

vgrafische verkenning

ca. 1000-1300, in:

Mens en mensaap in de Verlichting:
Edward Tyson en Lord Monboddo

Het apendebat in de Verlichting is voor een groot deel een debat over de mens.

Omawille van het uiterlijk van de mensaap en beinvloed door de kosmologie van

de ‘ketting des levens’ voelen een aantal figuren zich geroepen om te bepalen of
de mensaap een mens is of niet. Om deze vraag te kunnen beantwoorden, heb-

ben ze een definitie van de mens nodig. In dit artikel worden twee verschil-

lende visies op de mens onderzocht die resulteren in twee verschillende bepalin-

gén van de mensaap. De eerste wordt geformuleerd door E. Tyson, die de mens-

aap verwijst naar het dievenrijk, de tweede door Lord Monboddo die de mens-

aap als medemens omarmt.

. Stefaan Blancke

Beukenlaan 47
9160 Lokeren
e-mail: sblancke@tiscalinet.be

Inleiding

In de tweede helft van de zeventiende eeuw maake West-Europa kennis met de
mensaap en sindsdien vormt dit dier een bron van fascinatie, afkeer, vermaak én
van onderzoek. Toch begint men de mensaap pas ernstig en methodisch te onder-
zocken in de loop van de twintigste eeuw, en dan vooral in de tweede helft daarvan.
Jane Goodall en Dian Fossey trekken de wildernis in om de mensaap in zijn na-
tuurlijke omgeving te obeserveren en krijgen veel aandacht in de media, niet in het
minst door het aantrekkelijke sprookjesthema van de Schone en het Beest. Maar
ook op minder exotische plaatsen worden mensapen onder de loep genomen. Tal-
rijke experimenten worden op hen uitgevoerd, veelal met de bedoeling te achter-
halen in hoeverre mensapen eigenschappen vertonen die als typisch menselijk
worden beschouwd, waarbij taal, intelligentie, (zelf)bewustzijn en gemeenschaps-
leven, de meeste aandacht trekken. De theorie waarmee deze manier van werken
wordt verdedigd, is gebaseerd op het neodarwinisme. De mens en de mensaap
stammen af van een gemeenschappelijke voorouder en delen daardom het over-
grote deel van hun genetisch materiaal. Het kan dus bijna niet anders dan dat
mens en mensapen heel sterk op elkaar gelijken, ook in die zaken die voorheen als
exclusief menselijk werden beschouwd. Eenmaal men kan bewijzen dat ook mens-
apen taalvaardig zijn, doelgericht kunnen denken en zelfbewust zijn, dan heeft dit
twee belangrijke gevolgen. Enerzijds zal de mens zich nederiger moeten gedragen
in de wereld, nu blijkt dat hij helemaal niet zo unick en bijzonder is als hij altijd al
had gedacht. Anderzijds kan men mensapen als individuen erkennen en hen be-
paalde rechten toekennen.'




STEFAAN BLANCKE .

In de periode van de Verlichting voeren een aantal intellectuelen en wetenschap-
pers in West-Europa eveneens een discussie over mensapen, taal en intelligéntie.
Vanzelfsprekend speelt deze discussie zich af tegenover een geheel andere theoreti-
sche achtergrond. Darwin is nog niet geboren en voor informatie over mensapen is
men op de eerste plaats athankelijk van de verhalen die wereldreizigers van divers
pluimage terugbrengen naar huis en van de zeldzame meegebrachte, meestal dode,
exemplaren. Daarenboven worden de dieren bij de eerste ontmoetingen ingedeeld
bij de middelecuwse categorién van Plinische monsters zoals mensen met honde-
koppen, met een reusachige voet en ander mythes zoals wilde bosmensen. Van een
degelijke biologische onderzoeksmethode is er nog geen sprake. Een studie van de
natuur is veelal een studie van het werk van God en taxonomen zoals de Zweed
Carl Linnaeus pogen de orde die God in de wereld heeft gecreéerd, bloot te leggen.
De discussie wordt dan ook niet binnen een wetenschappelijk-biologisch kader
gevoerd, maar vertoont veeleer filosofisch-religieuze trekken, wat in de eerste plaats
wordt veroorzaakt door de kosmologie van de ketting des levens, die in de Verlich-
ting tot volle bloei komt.

The great chain of being

56

De omschrijving van de wereld, en bij uitbreiding de gehele kosmos, als een grote
‘ketting van leven’ kent haar ontstaan in de Griekse oudheid, meer bepaald bij
Plato en Aristoteles. In het denken van deze twee wijsgeren vinden we de drie

- pijlers terug waarop de ketting des levens is gebaseerd (Lovejoy 1960). Plato for-

muleerde het ‘vol- of volledigheidsbeginsel’, wat betekent dat er in de wereld niets
te veel, en zeker niets te weinig is. Er hoeft dus niets te worden toegevoegd en er
kan ook niets worden verwijderd. Aristoteles verschafte de andere twee principes,
met name het principe van ‘continuiteit’ en van ‘unilineaire gradatie’. Het eerste
bepaalt dat er in de natuur geen kloven terug te vinden zijn, waardoor de soorten
niet echt van elkaar gescheiden zijn, maar steeds worden verbonden, en het tweede
dat die verwantschap kan worden omschreven in de vorm van een hiérarchie. Wan-
neer deze drie principes met elkaar worden gecombineerd, en worden geplaatst
binnen een christelijke context, verkrijgt men een beeld van de wereld als een grote
ketting des levens. God schept een onveranderlijke wereld waarin alles geordend is
van het hoogste, perfectste wezen, God zelf, tot de laagste der mineralen en ieder

wezen heeft binnen deze ketting een plaats gekregen door bepaalde eigenschappen
die God het letterlijk heeft toebedacht.

Tot het einde van de zeventiende eeuw speelt deze kosmologie een belangrijke rol,
maar het is pas tijdens de Verlichting dat ze echt prominent wordt. A.O. Lovejoy
meent dat dit in de eerste plaats te danken is aan de populariteit van de filosofen
John Locke en Gottfried Wilhelm von Leibniz die de ketting des levens opnemen
in hun denken over de natuur (Lovejoy 1960), maar er zijn nog andere factoren in
het spel. Door de ontdekkingstochten en de daarop volgende koloniale expansie,
breidt de wereld voor de West-Europese mens ontzettend snel uit, waarbij ontel-
bare nieuwe dieren- en plantensoorten worden ontdekt. Men heeft dus dringend




en wetenschap-
en intelligentie.
andere theoreti-
ver mensapen is
igers van divers
e, meestal dode,
ingen ingedeeld
sen met honde-
1ensen. Van een
-n studie van de
zoals de Zweed
bloot te leggen.
iologisch kader
 de eerste plaats
e in de Verlich-

s, als een grote
eer bepaald bij
len we de drie
)60). Plato for-
de wereld niets
egevoegd en er
twee principes,
tie’. Het eerste
loor de soorten
, en het tweede
iérarchie. Wan-
rrden geplaatst
1d als een grote
les geordend is
eralen en ieder
eigenschappen

belangrijke rol,
. A.O. Lovejoy
an de filosofen
vens opnemen
lere factoren in
niale expansie,
waarbij ontel-

 dus dringend

Mens en mensaap in de Verlichting

nood aan een kader waarbinnen deze vreemde en bevreemdende wezens kunnen
worden geintegreerd en de ketting des levens lijkt hiervoor heel geschike. Daar-
naast zijn er een aantal mensen, zoals John Ray (1627-1705), die het onderzoek
naar de natuur op gelijke leest willen schoeien als de natuurkunde van Newton, en
dit menen te kunnen realiseren door de natuur zo nauwkeurig mogelijk te om-
schrijven. Voor hen biedt de ketting des levens een kader waarbinnen dit systema-
tisch kan gebeuren en ze maken er dan ook dankbaar gebrﬁik van (Bowler 1992;

Thomas 1990).

De kosmologie van de ketting des levens heeft ook gevolgen voor de mens en de
visie op zichzelf. Aangezien alle soorten op aarde, en ook daarbuiten, bepaalde
kenmerken hebben die hen binnen de wereld een welbepaalde plaats geven, moet
ook de mens zulke kenmerken bezitten. Men gaat dus naarstig op zoek naar die
essentiéle eigenschappen, waarbij vooral taal, intelligentie en religie als antwoord
worden gegeven. Soms zijn er omstandigheden waarbij een dergelijke definiéring
dringend wordt, vooral wanneer de mens zich in zijn grenzen aangetast voelt (Jen-
sen 2002; Jahoda 1999). Dat is onder meer het geval wanneer de mensaap op het
West-europese toneel verschijnt. Deze wezens lijken verdraaid goed op mensen,
maar zijn ze dat wel? En waarom? Of waarom niet?

In dit artikel, dat gebaseerd is op de licentiaatsverhandeling die ik in augustus
2000 heb voorgelegd aan de vakgroep Wijsbegeerte en Moraalwetenschap, zal ik
me voornamelijk toespitsen op de definities van de mens die vanuit deze confron-
tatie worden geboden, binnen de filosofische context van de ketting des levens.
Natuurlijk kunnen we dit niet doen zonder voldoende aandacht te besteden aan
wat men denkt en schrijft over de mensaap in die periode. Ondanks een sterk
wijsgerig-antropologische oriéntatie, is een ecologisch-historisch facet dus essen-
tieel voor dit onderzoek.

We zullen ons concentreren op twee figuren die in deze discussie een bijzondere
plaats innemen. De ene is Edward Tyson die op het einde van de zeventiende ecuw
een chimpansee ontleedt en zich daarbij niet onthoudt van de nodige filosofische
commentaar over de mogelijke relatie tussen de mens en zijn mensaap. Hij zet als
het ware de trend voor de discussie door het onderscheid tussen mens en mensaap
bij het gebruik van taal te leggen. De mensaap kan volgens hem niet spreken en
blijft hierdoor tot het dierenrijk behoren, onder de mens. De andere, Lord
Monboddo, neemt een ander, heel bijzonder standpunt in en verklaart de mens-
aap, tot groot jolijt van veel van zijn tijdgenoten, tot medemens. Hij doet dit op
basis van een heel andere definitie van de mens en met een ietwat andere notie van
de grote ketting des levens en de plaats van de mens hierin.

Alvorens ik kan overgaan tot de bespreking van Edward Tyson, moet, behalve het
definiéren van de mens, nog een ander probleem worden aangestipt dat de opvat-
ting van de wereld als een ketting des levens met zich meebrengt, namelijk het
vraagstuk van de ontbrekende schakel. Als de natuur inderdaad een ononderbro-
ken ketting vormt, kunnen kloven zoals tussen het planten- en het dierenrijk-on-
mogelijk bestaan. Men gaat dus naarstig op zoek naar mogelijke kandidaten om de

57




STEFAAN BLANCKE

de gaten te dichten. De kloof tussen plant en dier wordt algauw gedicht door de
zoofieten (koralen), maar er is nog een andere, veel belangrijker kloof te overbrug-
gen, met name die tussen mens en dier (Lovejoy 1960). De mensaap leek hiervoor
ten zeerste in aanmerking te komen.

Edward Tyson

58

Dit laatste denkt ook Edward Tyson (1650-1708). Hij is achtenveertig jaar oud,
een gerespecteerd arts en de meest gerenommeerde anatoom van Engeland, wan-
neer hij in 1698 in het bezit komt van een dode chimpansee.? Het dier was levend
en wel méegenomen op een Engels schip uit Angola, maar kwam tijdens de lange
reis onzacht in aanraking met een kanon. Het ongeluk kostte de chimpansee niet
het leven, maar hij hield er wel verwondingen aan het gebit aan over, waarop zich
vervolgens een infectie nestelde. Wanneer het schip in de haven van Bristol aan-
meert is het dier in een zeer belabberde toestand en na drie maanden op Britse
bodem, waar men het laat opdraven als circusattractie, sterft het een pijnlijke dood
(Montagu 1943: 225). Tyson heeft de chimpansee nog in leven gezien en is er,
zoals veel van zijn tijdgenoten, ontzettend door gefascineerd. Hij stort zich dan
ook met veel enthousiasme op de ontleding van het kadaver toen hem die kans
wordt aangeboden.

Een jaar later komt Tyson op de proppen met de resultaten van zijn onderzoek, die
worden gepubliceerd onder de titel Orang-Outang, sive homo sylvestris: or the anatomy
of a Pygmie compared with that of a monkey, an ape and a man. To which is added, a-
philological essay concerning the pygmies, the cynocephali, the satyrs, and sphinges of
the Ancients. Wherein it will appear that they are all either apes or monkeys, and not
men, as formerly pretended (Tyson 1699). Het valt op dat Tyson nergens de term
chimpansee gebruike in, de titel en hij deed dat evenmin in het werk zelf. Hij kan
dat ook niet omdat hij de naam niet kent. Wel kent hij het werk van de Hollander
Nicolaas Tulp (1593-1674) die meer dan een halve eeuw eerder een mensaap had
beschreven in zijn Observationum Medicarum (1641) en het dier had bedacht met
de naam ‘Ouran Outang’, wat Maleisisch is voor “wilde man van het woud’
(Montagu 1943: 246). Hoewel Tyson grote problemen heeft met de beschrijvin-
gen en afbeeldingen die Tulp heeft nagelaten, erkent hij dat er overeenkomsten
bestaan tussen het dier dat hij heeft ontleed en dat van Tulp en besluit daarom de
naam te lenen. De term zou doorheen de achttiende eeuw blijven gebruikt worden
als een soort generische naam voor alle soorten mensapen. In dit artikel zullen we
de naam op deze manier hanteren en zal ‘oran-oetang’ dus niet verwijzen naar de
mensaap die we vandaag onder die naam verstaan. Homo sylvestris is niets anders
dan de Latijnse vertaling van het Maleisische woord, maar roept bij de lezer van
zijn tijd wel de gedachte op aan de mythe van wilde man, die in de middeleeuwen
een populair thema vormt in allerlei volkslegendes.”> De derde term die Tyson
gebruikt, ‘Pygmie’, houdt geenszins verband met het Afrikaanse volk, maar met de
mythologische kleine wezens, die sinds hun vermelding bij Homeros allerlei ge-




v gedicht door de
loof te overbrug-
saap leek hiervoor

weertig jaar oud,
' Engeland, wan-
t dier was levend
| tijdens de lange
chimpansee niet
ver, waarop zich
van Bristol aan-
anden op Britse
n pijnlijke dood
-gezien en is er,
ij stort zich dan
n hem die kans

1 onderzoek, die
s: or the anatomy

vhich is added, a'

and sphinges of
wnkeys, and not
ergens de term
rk zelf. Hij kan
n de Hollander
n mensaap had

ad bedacht met

van het woud’

de beschrijvin-

vereenkomsten

luit daarom de

bruikt worden

tikel zullen we

wijzen naar de

is niets anders

ij de lezer van

middeleeuwen

erm die Tyson

<, maar met de

ros allerlei ge-

Mens en mensaap in de Verlichting

leerden het hoofd deed breken over de vraag of ze mensen waren of niet. De kleine
gestalte van de chimpansee doet Tyson denken aan deze wezens, vandaar.

Nu het werk zelf. Tysons methode blinkt uit in precisie en originaliteit. Niet alleen
beschrijft hij de spieren, het skelet en het uiterlijk op een uiterst minuticuze wijze,
die overigens prachtig zijn geillustreerd door zijn assistent William Cowper. Hijj
vergelijkt zijn bevindingen ook met de informatie die hij heeft over de anatomie
van de aap en de mens, waardoor hij de grondlegger van de comparatieve anatomie
wordt. Deze manier van werken resulteert in twee lijsten, waarbij Tyson in de ene
die eigenschappen opsomt, waarin de ‘oran-oetang’ meer op.cen aap dan op een
mens gelijkt. In de andere beschrijft hij de kenmerken die het dier meer gemeen
heeft met de mens dan met de aap. Zijn conclusie is dat het dier noch een mens,
noch een aap is, maar dat het tussen beide soorten inzit. Tyson heeft de ‘missing
link” tussen mens en dier gevonden.

‘T is a true remark, which we cannot make without admiration; that from miner-
als, to plants; from plants, to animals; and from animals to men; the transition is so
gradual, that there appears a very great similitude, as well between the meanest
plant, and some minerals; as between the lowest rank of men, and the highest kind
of animals. The animal of which I have given the anatomy, coming nearest to
mankind; seems the nexus of the animal and the rational, (.. .). (Tyson 1699).

Tyson wil echter niet horen van een gemengde soort, die in zijn essentie zowel
mens als dier is. De aap vertoont vertoont weliswaar grote gelijkenissen met de
mens. Zo is Tyson ervan overtuigd dat de ‘oran-oetang’ rechtop kan lopen en laat
hem dan ook op die wijze afbeelden. Dé verrassing voor hem is echter dat de oran-
oetang in het bezit is van hersenen die in grote mate op die van de mens gelijken en
dat het dier over spraakorganen beschikt, hoewel hij, noch iemand anders, het dier
ook maar één woord heeft horen spreken. Dit kan volgens hem slechts één ding
betekenen: hoewel de ‘oran-oetang’ uitgerust is met de noodzakelijke lichamelijke
attributen om te kunnen spreken, ontbreekt het hem blijkbaar aan een of ander
metafysisch principe om het ook daadwerkelijk te doen. Dit neemt voor Tyson alle
twijfel weg, Dit wezen kan onmogelijk een mens zijn. De reden hiervoor vindt hij
niet zozeer in de anatomische verschillen, zoals je van een anatoom zou verwach-
ten, maar in het feit dat het dier niet kan spreken en twee hypothesen:

1) De mens, en hij alleen, is in het bezit van een metafysisch principe. Tyson
verspilt hier maar weinig woorden aan en verduidelijkt niet wat hij precies
bedoelt. Hij is dan ook anatoom-medicus en geen filosoof en noemt de pas-
sage waarin hij het vermeldt zelfs een ‘digression’. Het principe lijkt ontleend
aan Descartes, die het wezenlijk onderscheid tussen mens en dier legde bij de
rede, die de mens van God ontvangen had en die hem toeliet na te denken

over zichzelf en de wereld, wat hem tot meer maakte dan louter machinerie.

2) Dit principe laat de mens toe te spreken.

50




STEFAAN BLANCKE

Hieruit concludeert Tyson dat, wie of wat niet spreekt onmogelijk een mens kan
zijn. Taal, of spraak, blijkt dus het criterium voor Tyson om mens en dier van
elkaar te scheiden en velen, z0als de Fransman Buffon (1707-1788) volgen hem
hierin. In de eerste helft van de achttiende eeuw stort die zich in een gigantische
onderneming om alle bekende dierlijk leven op aarde te beschrijven en te ordenen,
wat resulteert in de populaire Histoire naturelle (Bowler 1992: 180 e.v.). Wanneer
hij komt tot de bespreking van de ‘oran-oetang’ sluit hij zich aan bij de bevindin-
gen van Tyson en weert ook hij de mensaap uit van het menselijke domein. Het
grote werk van Buffon is niet alleen populair, maar ook sterk gezagdragend, waar-
door deze ideeén omtrent de mensaap algemeen worden aanvaard.

Lord Monboddo

60

Onzin, meent de Schotse jurist James Burnet(t), ook geheten Lord Monboddo

- (1714-1799). Als de heren Tyson en Buffon denken dat spraak of taal bepaalt of

icts een mens is, waarom beschouwen we baby’s en doofstommen dan als mensen ?
Hierop kan men natuurlijk antwoorden dat zij inderdaad geen mensen zijn, maar
dit standpunt is te absurd voor woorden. De enige, zinnige uitweg uit deze para-
dox, is dat spraak helemaal niet bepalend is voor de menselijkheid van een wezen.
Dit is Monboddo's conclusie en hij verdedigt ze menigmaal met verve in zijn wer-

“ken Of the origin and progress of language en Antient metaphysics. Hij biedt er tevens

een zeer interessant alternatief voor in de plaats.

Monboddo weet niet alleen dat Tyson en Buffon zich vergissen, maar hij weet ook
waarom. Zij gebruiken immers de verkeerde onderzoeksmethode om de mens te
bepalen. Hun aandacht hebben ze uitsluitend gericht op de moderne mens, de
mens van het heden, maar om de werkelijke aard van de mens bloot te leggen,
moet men de natuurlijke mens bestuderen. Monboddo denkt dat de mens een
geschiedenis heeft doorlopen, en nog steeds doorloopt, waarbij hij evolueert van
cen dier dat nauwelijks een mens kan worden genoe_md, kruipend op handen en
voeten en levend van wat de natuur hem bood, tot een kunstmatig wezen, i.c. een
cultuurbepaald wezen. De eerste mens is het werk van God, de tweede van de
mens zelf. Nu meent Monboddo dat alles wat de mens aan zichzelf heeft veran-
derd, niet tot de menselijke essentie kan behoren. Om de echte mens terug te
vinden, de mens in zijn essentie, moet men dus op zock gaan naar de natuurlijke
mens, maar dit kan blijkbaar alleen door terug te gaan.in de tijd. Dit was mogelijk
door het bestuderen van de primitieve volken die de ontdekkingsreizigers, hande-
laars, kolonisatoren en missionarissen op hun omzwervingen ontmoeten en waar-
over zij met veel enthousiasme berichten op het thuisfront. Monboddo is ervan
overtuigd dat deze mensen nog dichter bij hun natuurlijke essentie staan en is dan
ook een gretig lezer van deze verhalen.

Monboddo is op zoek naar de mens van de tijd voor hij begon te evolueren, omdat
die alle soortspecificke kenmerken van de mens nog puur en onbezoedeld in zich
draagt. Om de mens in zijn essentic te vinden, moet hij echter worden ontdaan van
al zijn artificiéle, bijkomstige eigenschappen en dat is een hele waslijst. Er zijn de
voor de hand liggende zaken zoals het gebruik van. kleren, behuizing en sterke drank,

o -

w



k een mens kan
ens en dier van
38) volgen hem
een gigantische
1 en te ordenen,
) e.v.). Wanneer
ij de bevindin-
ce domein. Het
dragend, waar-

rd Monboddo
“taal bepaalt of
an als mensen ?
nsen zijn, maar
; uit deze para-
van een wezen.
rve in zijn wer-
biedt er tevens

ar hij weet ook
om de mens te
erne mens, de
loot te leggen,
t de mens een
 evolueert van
op handen en
wezen, i.e. een
tweede van de
If heeft veran-
mens terug te
de natuurlijke
t was mogelijk
izigers, hande-
yeten en waar-
oddo is ervan
staan en is dan

lueren, omdat
oedeld in zich
n ontdaan van
jst. Er zijn de
1 sterke drank,

Mens en mensaap in de Verlichting

maar ook, en vooral, wonen in gemeenschap, intelligentie en taal. Aangezien ook taal
een vaardigheid is die we onszelf hebben aangeleerd, kan het onmogelijk tot de men-
selijke essentie behoren. Maar wat is dan wel de essentie van de mens? Om deze vraag
te beantwoorden, gaat Monboddo te rade bij de Antieken, meer bepaald bij de Griekse
filosoof Aristoteles. De leermeester van Alexander de Grote heeft de mens omschre-
ven als ‘een rationeel wezen, sterfelijk, en instaat tot intelligentie en wetenschap’.
Volgens Monboddo sloeg Aristoteles hiermee de nagel op de kop. Het definicert de
mens immers niet alleen als wezen, maar situeert hem ook binnen het geheel der
dingen, de kosmos. Het eerste deel van de defintie plaatst de mens bij de hogere
(zoog)dieren, zoals de olifant, het paard en de hond. Het tweede deel scheide hem
van de louter spirituele wezens en het derde geeft aan wat de mens zo bijzonder
maake binnen de materiéle wezens. Hij is in staat tot intelligentie, en daaropvolgend,
wetenschap. Dit betekent meteen dat niet intelligentie zelf het verschil maakt, maar
de mogelijkheid ertoe. De mens is eenvoudigweg het dier met de grootste mentale
capaciteit (die zich langzaamaan realiseert doorheen de geschiedenis) en binnen deze
definitie past de ‘oran-oetang’ wonderwel.

Door de ‘Ouran Outang’ tot een lid van de menselijke soort te maken, verklaart
hij zich niet akkoord met de indeling die Linnaeus maakt in zijn Systema Naturae.
Deze Zweedse wetenschapper, die zijn faam te danken heeft aan het feit dat hij de
gehele toen bekende fauna en flora in een taxononomie probeert te ordenen om
Gods orde bloot te leggen en de terminologie van twee latijnse namen introdu-
ceert, onderscheidt twee verschillende menselijke soorten, met name Homo sapiens
of Homo diurnus en de ‘Orang Outang, die omschreven werd als Homo troglodytes,
Homo nocturnus, of Homo sylvestris Orang Qutang. Deze laatste wordt veronder-
steld alleen ‘s nachts te leven en in grotten te wonen. Het belangrijkste specificke
kenmerk is de membrana nictitans, een soort vlies over de ogen, dat de Homo sapiens
niet bezit. Voor Monboddo is dat echter geen reden om een wezen menselijkheid
te ontzeggen.

De mensaap omarmen als medemens gaat veel van zijn tijdgenoten een stap te ver.
Rousseau suggereert iets dergelijks, maar houdt het wel verborgen in een voetnoot
(Rousseau 1984: 154), maar Monboddo gaat voluit in de verdediging van zijn
stellingen. Hij wordt dan ook vaak geridiculiseerd. Toch zal hij later, omwille van
zijn standpunten met betrekking tot de relatie tussen de mens en de mensaap en
tot de geschiedenis van de mens, worden geherwaardeerd. Dit vooral in de twintig-
ste eeuw wanneer men in de geschiedenis op zoek gaat naar de voorgangers van
Darwin, mensen die als het ware in de buurt kwamen van Darwins theorie, maar
net het licht niet zagen (Lovejoy 1933; Sherwin 1958; Whitney 1973). Dat is
echter te veel eer voor Monboddo. Hij is immers nog een overtuigd aanhanger van
de grote ketting des levens (Whitney 1973). Zo schrijft hij in zijn Of the origin and
progress of language “This is the scale of being, rising by proper gradations, from
mere matter and sense to intellect’(Monboddo 1773: 168) en er zijn nog meerdere
citaten te vinden die zijn geloof onderstrepen. Toch is er bij Monboddo reeds een
kleine wijziging te merken, want voor hem is de ketting niet helemaal onverander-
lijk. De natuur zelf blijft wat ze is, maar de mens is in staat om op de ketting
hogerop te geraken en wel door de ontwikkeling van zijn mentale capaciteiten. De

61




STEFAAN BLANCKE

evolutie van de oran-octang tot de huidige, geciviliseerde mens zal uiteindelijk
resulteren in een soort promotie voor de gehele mensheid, waarbij de huidige kos-
mos zal verdwijnen. Monboddo beschrijft in zekere zin wel een evolutie van de
mensaap naar de moderne mens, maar het is niet echt een evolutie in de tijd, maar
een evolutie in gradaties, van capaciteit naar realisatie. Daarbij gebeurt de evolutie
binnen één soort, waardoor we, zoals Monboddo zelf voorstelt, de ontwikkeling,
of vooruitgang, kunnen vergelijken met de metamorfose van rups tot vlinder.
Monboddo heeft het dus helemaal niet over de biologische relatie tussen de twee
soorten, waarbij beide afstammen van eenzelfde voorouder. Hij spreekt zelfs niet
over de ontwikkeling van de mens uit een andere soort.

De informatie waarover Monboddo kan beschikken om zijn ideeén omtrent de
oran-oetang te vormen, is, in tegenstelling tot Tyson, eerder indirect. Hij heeft hier
en daar wel een (opgezet) exemplaar gezien, maar hij steunt vooral op de boven-
vermelde verhalen.* Rousseau waarschuwt in een voetnoot van zijn tweede Dis-
cours voor een al te grote naiviteit bij het lezen of aanhoren van zulke verhalen,
maar Monboddo, die in Rousseau nochtans een waar genie ziet en veel ideéen van
hem overneemt, slikt zowat alles wat men hem voorschotelt. Verhalen van mensen
met staarten, met de hoofden van honden (‘cynocephali’; zie de titel van Tysons
werk), mensen die niets lijkt te deren, ook niet wanneer hun familie voor hun ogen
wordt afgeslacht, bij de geleerde Schot gaat alles erin als zoete kock. Even weinig
skepsis legt hij aan de dag wanneer het verhalen over de ‘oran-oetang’ betreft en zo
kent hij er veel. Er is onder andere het relaas van een handelaar it Bristol die hem
per brief op de hoogte brengt over zijn persoonlijke ervaringen met de ‘oran-oetang’.
Monboddo beschouwt dit schrijven als belangrijk bewijsmateriaal en laat de volle-
dige brief publiceren in de tweede editie van of the origin and progress of language.

Een citaat:

‘It is said of this animal, that they associate in communities, and build little towns
or villages ; that, when their houses are finished, they immediately leave them, and
go to building more, never chusing to sleep but as few nights as possible in one
place. They have their games and passtimes like the natives ; and it is said they have
a King who does not work himself, but orders. This animal, when taken young,
and used to the natives in their dwellings, does not like to stir out of doors after
dark ; nor can they force it. One, (...), in my time, when the women used to go
out to gather sticks, went with them, and gathered its bundle ; and, when they
went for water, carried its pitcher or jar, and brought it home full with the rest.
(...) and I have heard the natives say, if they are laughed ar, they take it to heart ;
which T believe is the reason why scarce one of them can be brought home alive.
(-.) as a friend of mine, (...), told me, that the natives assured him, tha, if they
were laughed at and made game of, they certainly took it to heart and died. My
answer to him was, if that was the case, they must die ; for it was impossible to look
at them without laughing.’ (Monboddo 1774: 283-284)

Telkens sterken de verhalen Monboddo in zijn overtuiging dat de oran-oetang
inderdaad een mens is, omdat ze steeds opnieuw gewag maken van gedrag dat
intelligentie veronderstelt. Ze leven samen, bouwen hutten, brengen hulde aan




ns zal uiteindelijk
bij de huidige kos-
n evolutie van de
tie in de tijd, maar
ebeurt de evolutie
~de ontwikkeling,

rups tot vlinder.
tie tussen de twee
j spreeke zelfs niet

deeén omtrent de
rect. Hij heeft hier
oral op de boven-
1 zijn tweede Dis-
in zulke verhalen,
en veel ideéen van
halen van mensen
e titel van Tysons
ilie voor hun ogen
coek. Even weinig
tang’ betreft en zo
it Bristol die hem
tde ‘oran-oetang’.
al en laat de volle-
rogress of language.

‘build little towns
ly leave them, and
as possible in one
itis said they have
hen taken young,
out of doors after
vomen used to go
; and, when they
full with the rest.
v take it to heart ;
»ught home alive.
him, that, if they
art and died. My

mpossible to look

t de oran-oetang
n van gedrag dat

rengen hulde aan

Mens en mensaap in de Verlichting

hun doden, kennen menselijke gevoelens zoals schaamte en vriendschap, enz. Al
deze feiten vormen voor Monboddo voldoende bewijs dat de oran-octang tot in-
telligentie in staat is en daarom een mens is, ook al spreekt hij niet: (...) if an
animal, who walks upright, - is of the human form, (...) - who uses a weapon for
defence and attack, - associates with his kind, - makes huts (...), - is tame and
gentle, (...); - who has (...) a sense of honour; - who (...) behaves with dignity and
composure, (...) [who] is capable of great attachments to particular persons, (...);
- who has so much of the docility of a man, that he learns, not only to do the
common offices of a menial servant, (...), but also to play upon the flute; (...) -
and lastly, (...)has the organs of pronunciation, and consequently, the capacity of
speech, though not the actual use of i; - if, I say, such an Animal is not a Man, I
should desire to know in what the essence of a man consists, (...)?” (Monboddo

1784: 41)

Het gebrek aan taal is volgens Monboddo eenvoudig te verklaren door het feit dat
de oran-oetang er geen behoefte aan heeft, omdat zijn manier van (samen)leven
nog niet om een dergelijk complex communicatiemiddel vraagt. Monboddo is er
echter van overtuigd dat de oran-oetang taal zou kunnen spreken, mocht iemand
het hem leren. In zijn ongepubliceerde verhandeling over de oran-oetang stelt hij
een vorm van experiment voor om hem te testen op zijn taalvaardigheden en hij is
er zeker van dat de uitslag van de test postief zou zijn. Niettemin deke hij zich op
een handige manier in tegen een eventuele mislukking. Hij schrijft :

‘It will naturally occur that this controversy might be easily decided, by trying the

experiment upon an Ourang Outang, whether he could be taught to speak, and I
should be very glad the experiment were tried and if the creature was young (...),
I should think it was probable the experiment would succeed. But if it should not
I would not therefore give up my hypothesis. For in the first place (...) articulaton
is a business of very great difficulty, and it is well known that all savages are naturally
very indolent, it’s not improbable, that the Ourang Outang would not be at the
trouble necessary to acquire language.” (Monboddo z.d.: ff. 42-43)

Monboddo zou zich dus niet erg druk maken mocht de test dan uiteindelijk toch
mislukken. Evenmin is hij onder de indruk van de bevindingen die de Hollandse
anatoom Petrus Camper (1722-1789) doet bij zijn ontleding van oran-oetangs.
Deze anatoom en medicus uit Groningen stelt zich tot doel om voor eens en altijd
een antwoord te vinden op de vraag of mensapen kunnen spreken of niet. Camper

“stelt onder andere vast dat de oran-oetang hoegenaamd geen spraakorganen bezit,

waardoor hij de discontinuiteit tussen mens en mensaap bezegelt. Monboddo heeft
echter geen probleem met in de tegenstrijdige bevindingen van Tyson en Monboddo.
De oplossing van het probleem ligt voor de hand en wordt hem door Camper zelf
voorgeschoteld. Campers ‘oran-oetang’ komt uit Indonesié (en was dus echt een
oran-oetang!), die van Tyson echter uit Angola. Het is daarom heel goed mogelijk
dat hier sprake is van twee verschillende, zij het sterk op elkaar gelijkende wezens,
waarvan de ene wel, en de andere niet tot spreken in staat is. (Monboddo 1784: 41)




Besluit

Noten

STEFAAN BLANCKE

Overigens houdt Monboddo in het algemeen niet veel rekening met anatomische
gegevens.” Als zelfverklaard filosoof en verdediger van de oude Griekse filosofie
van Plato en Aristoteles, concentreert hij zich liever op de mentale staat van een
wezen, in plaats van zich te bekommeren om materiéle, en daarom minder belang-
rijke, zaken. Op basis van deze overfuiging, heeft Monboddo geen enkele reden tot
twijfel omtrent de menselijke status van de oran-oetang.

Edward Tyson en Lord Monboddo zoeken beiden naar antwoorden op de uitda-
gingen die de mensaap stelt. Ze proberen het wezen een plaats te geven binnen een
wereld die zij zien als een grote ketting des levens, maar hebben daar een of andere
definitie van de mens voor nodig. De ene, een anatoom, is verrast wanneer hij
menselijke hersenen en spraakorganen vaststelt bij een ‘oran-oetang’, zeker nadat
hij zich heeft vergewist van de stomheid van het dier. Om deze tegenspraak in
feiten op te heffen, grijpt de Engelsman terug naar het cartesiaans principe dat
volgens hem voorbehouden is aan de mens en dat de oran-oetang lijkt te missen.
Door deze filosofische ingreep wordt het dier geweerd uit het menselijke domein
en verbannen naar het dierenrijk. Het krijgt echter een zeer bijzondere plaats toe-
gewezen, met name net onder de mens als brug tussen mens en dier. De andere,
cen Schots jurist, baseert zich liever op de antieke filosofie en talrijke verhalen over
wilden en de oran-oetang, dan op anatomische gegevens, om aldus tot een heel
ander besluit te komen. Zijn definitie van de mens is die van Aristoteles, waarbij de
enorme mentale capaciteit bij de mens centraal staat. Met deze definitie kan
Monboddo de ‘oran-oetang’ tot medemens verklaren en hem vervolgens handig
gebruiken in zijn theorién over de (geschiedenis van) de mens.

We hebben hier niet alleen kennis gemaakt met twee visies op mensapen, maar
ook met twee visies op de mens, zijn plaats in de natuur en de natuur zelf. Het is
deze variéteit aan thema'’s die de achttiende-ecuwse discussie over mensapen zo rijk
en boeiend maakt.

I Niet zelden komen beide conclusies voor. Voor wie meer wil weten over het onderzoek naar de mensaap en de
biologische en ethische conclusies die hieruit worden getrokken, zie Cavalieri en Singer 1993; Linden 1974.

Voor een uitgebreide biografie van Edward Tyson zie: Montagu 1943.
Voor meer informatie omtrent de wilde mens van het woud zie o.a.: Husband 1980.

4 Monboddo 1773: 175: ‘I myself saw at Paris one of them, whose skin was stuffed, standing on a shelf in the
King’s cabinet of natural curiosities.” Ik heb niet kunnen achterhalen welke mensaap Monboddo gezien heeft.

5 Knight 1993: 85: “If ever my book comes to a second edition, (...), I shall certainly correct that too strong
expression about the exact conformity of the anatomy of the Orang-Outang with that of a man.’

Literatu

BARNARD, A. 1¢
VERMEULEN & .
(London and N

BoorsTiN, D.
Brussel).

BOWLER, P. 199
Bryson, G. 19-
CAVALIERI, P en
CLO‘YD, E.L+19
CORBEY, R.en’
Hussanp, T. 1¢

JaHoDA, G. 19¢
York).

Janson, H. W.
JENSEN, S. 200:
KNiGHT, W, 19

LINDEN, E. 197
in nature (New

Lovgjoy, A.O.

LovEjoy, A.O.

. Evanston en Lc

MonNBODDO, L

MonsobpDO, L
the author) (Ed

MoNBODDO, L
man (Bristol).

MonsobpDoO, L
appendix relati

MonBoDDO, L
civilized state (]



-t anatomische
riekse filosofie

> Staat van een

ninder belang-
1kele reden tot

1 op de uitda-

en binnen een.

-een of andere
t wanneer hij
7, zeker nadat
egenspraak in
s principe dat
ijkt te missen.
clijke domein
ere plaats toe-
°r. De andere,
verhalen over
s tot een heel
les, waarbij de
definitie kan
olgens handig

nsapen, maar
ur zelf. Het is
nsapen zo rijk

- mensaap en de

; Linden 1974. ‘

on a shelf in the
do gezien heeft.

that too strong

>

an.

Mens en mensaap in de Verlichting
Literatuur

BARNARD, A. 1995: Orang Outang and the definition of Man. The legécy of Lord Monboddo, in: H.E
VERMEULEN & A.A. ROLDAN (red.): Fieldwork and footnotes; Studies in the history of European anthropology
(London and New York), pp. 95-112

BOORSTIN, D. 1987: De ontdekkers. De zoektocht van de mens naar zichzelf en zijn wereld (Amsterdam en
Brussel). :

BOWLER, P 1992: The Fontana history of the environmental sciences (London).

BrysoN, G. 1945: Man and saciéty; The Scottish inquiry of the eighteenth century (Princeton, New Jersey)
CAVALIER, P en SINGER, P 1993: The great ape project. Equality beyond humanity (New York).

CLO.YD, E.L. 1972: James Burnet, Lord Monboddo (Oxford). ;

CORBEY, R. en THEUNISSEN, B. 1995: Ape, man, apeman: .clmnging views since 1600 (Leiden).

HussAND, T. 1980: The wild man: medieg/az myth and symbolism (New York).

JAHODA, G. 1999: Iimages of savages. Ancient roots of modern prejudice in Western culture (London and New
York).

JansoN, H. W. 1952: Ape and ape lore in the Middle Ages and the Renaissance (London).
JENSEN, S. 2002: Waarom vrouwen van apen houden (Amsterdam).
KniGHT, W. 1993(1900): Lord Monboddo and some of his contemporaries (Bristol).

LINDEN, E. 1974: Apes, men and language. How teaching chimpanzees to ‘talk’ alters man's notions of his place
in nature (New York).

LoyEJOY, A.O. 1933: Monboddo and Rousseau, Modern Philology, pp. 275-296

Lovejoy, A.O. 1960 (1936): The Great Chain of Being. A stué’y of the History of an ldea (New York,
Evanston en London).

MonBoppo, LorD 1974 (1773): Of the origin and progress of language. Vol. I (Hildesheim)

Monsoppo, LorD 1774: Of the origin and progress of language. Second edition. Vol. I (with annotations by
the author) (Edinburgh, London).

Mongoppo, LorD 2001 (1784): Antient metaphysics, volume third, containing the history and philosophy of
man (Bristol).

Monsobpo, LorD 2001 (1795): Antient metaphysics, volume fourth, containing the bistory of man with an
appendix relating 1o a girl sauvage whom the author saw (Bristol).

MonBoDDO, LORD 2001 (1797): Antient metaphysics, volume fifth, containing the history of man in the
civilized state (Bristol).

65




STEFAAN BLANCKE

MoNBODDO, LORD (z.d.): Of the Ourang Outang, and whether he be of the human species. Monboddo ‘ D |
Papers, National Library of Scotland, Manuscript no. 24537, ff. 54-82 ‘ ca

MONTAGU, A. 1943: Edward Tyson, M.D., ER.S. 1650-1708 and the rise of human and comparative de CC
anatomy in England (Philadelphia). 1 87
: ( '

PorE, A. 1978 (1734): Essay on Man. In: Collected Poems (London)

ROUSSEAU J.-J. 1984: A discourse on inequality (London). Oorspronkelijk: Discours sur Iorigine et les
fondements de I'inégalit¢ parmi les hommes (1755).

SHERWIN, O. 1958: A man with a tail — Lord Monboddo, Journal of the Hz"xtory of Medicine, 23, pp. 435-67
SLOTKIN, ].S. 1965: Readings in Early Anthropology (Chigago).

THoMas, K. 1990: Het verlangen naar de natuur. De veranderende houding tegenover planten en dieren,
1500-1800 (Amsterdam). :

TiNeAND, E 1968 [’Homme sauvage. Homo ferus et Homo sylvestris, de lanimal a lhomme (Paris).

Tyson, E. 1966 (1699): Orang-Outang, sive Homo Sylvestris: o7, the anatomy of a pygmie compared with that
of a Monkey, an Ape and a Man. To which is added, a philological essay concerning the Pygmies, the
Cynocephali, the Satyrs, and sphinges of the Ancients. Wherein it will appear that they are all Apes or Monkeys,
and not Men as formerly pretended (Londen).

WHITNEY, L. 1973 (1934): Primitivism and the Idea of Progress in English Popular Literature of the
Eighteenth Century (New York). )

WOKLER, R. 1988: Apes and Races in the Scottish Enlightenment: Monboddo and Kames on the nature
of Man, in: P. JoNEs (red.): Philosophy and Science in the Scottish Enlightenment (Edinburgh), pp. 145-168.

WOKLER, R. 1978: Perfectible apes in a decadent culture; Rousseau’s anthropology revisited, Daedalus,
vol. 107, pp. 107-134.

WOKLER, R. 1980: The ape debates in Enlightenment anthrop(')logy, Studies on Voltaire and the eighteenth ‘
century, pp. 1164-1175. . v Een k

WOKLER, R. 1976: Tyson and Buffon on the orang-utan, Studies on Voltaire and the eighteenth century. pp.
2301-2319. '

WOKLER, R. 1993: From 'lhomme physique to ’homme moral and back: towards a history of
Enlightenment anthropology, History of the Human Sciences, 6 (1), pp. 121-138

Yerwes, A. and R. 1929: The great Apes (Yale)

66




